
1

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

 

«Վէմ»-ի ղեկավար սկզբունքն 
է լինելու գիտական 
առարկայականութիւնն 
ու ճշմարտութիւնը, 
միայն ճշմարտութիւնը, 
ամբողջ ճշմարտութիւնը` 
համոզւած, որ անգամ ամենադառն 
ճշմարտութիւնը աւելի օգտակար է, 
քան ոսկեզօծ ու շաքարապատ 
սուտը»։ 

Սիմոն Վրացեան

Խմբագիր` ԳԵՎՈՐԳ ԽՈՒԴԻՆՅԱՆ 

ԽՄԲԱԳՐԱԿԱՆ ԽՈՐՀՈՒՐԴ
ՀԱՅԱՍՏԱՆ

Վլադիմիր Բարխուդարյան 
Սերգեյ Սարինյան
Աշոտ Մելքոնյան 
Ռուբեն Սաֆրաստյան
Ալբերտ Ստեփանյան
Սուրեն Դանիելյան
Համլետ Պետրոսյան 
Սամվել Մուրադյան
Լևոն Մկրտչյան 

ՍՓՅՈՒՌՔ 

Երվանդ Փամբուկյան - Լիբանան 
Մկրտիչ Մկրտչյան - Լիբանան
Հարություն Քյուրքչյան - Հունաստան
Կարո Արմենյան - ԱՄՆ
Ռուբինա Փիրումյան - ԱՄՆ
Վաչե Բրուտյան - ԱՄՆ

համահայկական հանդես
Է (ԺԳ) տարի, 2015, 
թիվ 2 (50), ապրիլ-հունիս

«Վէմ» համահայկական հանդես
Հրատարակիչ` «Վէմ հանդէս» ՍՊԸ

375010 Երևան, Մհեր Մկրտչյան փ. 12/1
հեռախոս` 52 18 76, 093 83 93 24

Էլ. փոստ` khoudinyan@yahoo.com

Ինտերնետային կայք`
 vemյօurnal.org

ISSN 1829 - 1864



2

ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ

ԽՄԲԱԳՐԱԿԱՆ 

ԱՆՑՅԱԼԻ ԳԻՏԱԿՑՄԱՆ ՊԱՀԸ	 3

ՄՈՒՏՔ
Գայանե Ս. Մկրտումյան
ԻՍԼԱՄԸ ԵՎ ՀԱՅԵՐԻ ԱՆՎՏԱՆԳՈՒԹՅԱՆ 
ՀԱՐՑԸ 
Մուհամմադ մարգարեին և Ալի իբն 
Աբու Տալիբ խալիֆային վերագրված 
դաշնագրերում	 8

Կարեն Հ. Խանլարյան (Թեհրան)
«ՀԱՅԱՍՏԱՆ» ՀԱՍԿԱՑՈՒԹՅԱՆ ՈԴԻՍԱԿԱՆԸ
16-20-րդ դարերի օսմանյան 
հրատարակություններում	 27

ԱԶԴԱԿՆԵՐ
Սամվել Ա. Պողոսյան 
ԱՐԵՎՄՏՅԱՆ ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ ԵՎ ԿԻԼԻԿԻԱՅԻ 
ԻՆՔՆԱՎԱՐՈՒԹՅԱՆ ՀԱՐՑԸ
Ռուսական դիվանագիտության
1914-1915 թթ. գաղտնի ծրագրերում	 59

Ռուբեն Օ.Սահակյան
ԳԵՐՄԱՆԻԱՆ ԵՎ ՀԱՅՈՑ 
ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ 	 78

Գևորգ Ս. Խուդինյան
ԱՆՊԱՏԺԵԼԻՈՒԹՅԱՆ ԳՈՏՈՒ ԽԱՐԽԼՈՒՄԸ 
Եվ Հայ Դատի նոր մարտահրավերները	 89 

ՎԿԱՅՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ
Հայկանուշ Ա. Շարուրյան
ՀԱՅՈՑ ԵՂԵՌՆԱՊԱՏՈՒՄԸ ԱՄԵՐԻԿԱՑԻ 
ԳՐՈՂՆԵՐԻ ԵՐԿԵՐՈՒՄ	 102

ԿՈՐՈՒՍՏՆԵՐ
Գեղամ Մ. Բադալյան
ԱՐԵՎՄՏՅԱՆ ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ ՊԱՏՄԱ-
ԺՈՂՈՎՐԴԱԳՐԱԿԱՆ ՆԿԱՐԱԳԻՐԸ ՄԵԾ 
ԵՂԵՌՆԻ ՆԱԽՕՐԵԻՆ 
Մաս առաջին։ Վանի վիլայեթի  
կենտրոնական, հյուսիսային և  
արևելյան գավառները	 112

Արմեն Ց. Մարուքյան
ՀԱՅՈՑ ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹՅՈՒՆ. 
ՈՒՆԵԶՐԿՈՒՄԻՑ ՀԱՏՈՒՑՈՒՄ	 144

Լևոն Բ. Չուգասզյան 
ՎԱՆԱ ԼՃԻ ԼԻՄ ԿՂԶՈՒ ՓՐԿՎԱԾ ՈՒ ԿՈՐԱԾ 
ԳԱՆՁԵՐԸ 
Դրվագներ հայ արծաթագործության 
պատմության	 172

ԻՄԱՍՏ
Գրիգոր Յ. Պըլտեան (Փարիզ)
ՊԱԿՍՈՂ ԲԱՌԸ՝
Նախքան Ցեղասպանութեան յղացքի 
մշակումը	 196

Ռուբինա Բ. Փիրումեան (Լոս Անջելես)
ՀԱՅՈՑ ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹԻՒՆԸ ՇԱՐՈՒՆԱԿՈՒՄ Է 
Աւերներ գործել վերապրող սերունդների 
հոգիներում	 222

ՊԱՏԳԱՄ
ՀԱՅՈՑ ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹՅԱՆ 100-ՐԴ 
ՏԱՐԵԼԻՑԻ ՀԱՄԱՀԱՅԿԱԿԱՆ ՀՌՉԱԿԱԳԻՐ 	245

ԳԻՏԱԿՑՈՒՄ
Դավիթ Ռ. Մոսինյան
ԵՂԵՌՆԻ ՄՏԱԾՄԱՆ ՀԵՌԱՆԿԱՐՆԵՐԸ
Նախապատմությունից դեպի  
պատմություն	 249

CONTENT	 261

СОДЕРЖАНИЕ	 262



222

Ռուբինա Բ. Փիրումեան (Լոս Անջելես)
Միջին Արեւելեան Լեզուների եւ Մշակոյթների Դոքտոր

ՀԱՅՈՑ ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹԻՒՆԸ ՇԱՐՈՒՆԱԿՈՒՄ Է 
Աւերներ գործել վերապրող սերունդների հոգիներում*

Բանալի բառեր – ցեղասպանութիւն, սփիւռքահայ 
գրականութիւն, ազգային ինքնութիւն, երկուութիւն, 
Եղեռնի ազդեցութիւնների փոխանցում, փոխանցուող 
վարակ, գենետիկ փոխանցում, ծնող-զաւակ յարաբե
րութիւն, յուշագրութիւն, պատմական յիշողութիւն, ձու
լում, ստորակայութեան բարդոյթ, յիշողութեան բեռ, 
ոճրի ուրացում, զոհի հոգեբանութիւն, լեզուասպանու
թիւն (Linguicide):

Բաւական խորը ուսումնասիրուած նիւթ է եւ փաստուած իրողութիւն, որ 
Ցեղասպանութիւնը վերապրած սերունդը իր ամբողջ կեանքը ապրել է 
Եղեռնից անցած իր սոսկալի յուշերի ոստայնի մէջ բանտուած: Թուրքի ու 
քուրդի աներեւակայելի վայրագութիւնների, կոտորածի, տեղահանութեան, 
կողոպուտի, սովի, ծարաւի, հարազատի կորստի պատճառած ցաւի ազդե
ցութիւնը նրա հոգում բացել է անբուժելի մի վէրք ու ազդել նրա ընտանեկան 
եւ ընկերային կեանքի վրայ, ձեւաւորել նրա աշխարհընկալումը, նրա ինք
նութիւնը1։

Այն, ինչ որ այս յօդուածի սահմաններում պիտի փորձենք վեր հանել ու 
վերլուծել, այդ ազդեցութիւնների փոխանցումն է երկրորդ սերնդին: 
Պիտի ցոյց տանք, որ դա որեւէ աղերս չունի այն բանին, թէ վերապրողը 
ինչպէս է վերաբերուել իր աղիտալի անցեալի հետ, կամ նրա կազմած 
ընտանիքում որքան է խօսուել, կամ բոլորովին չի խօսուել այդ անցեալի 
մասին, կամ այդ ընտանիքում մեծացող սերունդը ինչ վերաբերմունք է 
ցուցաբերել իր ծնող(ներ)ի անցեալի նկատմամբ2։ Ազդեցութիւնը փո

*Ընդունուել է տպագրութեան 2.06.2015։
1 Կատարուած ուսումնասիրութիւնների շարքում յիշենք մեր հեղինակութեամբ լոյս տեսած երեք 
աշխատասիրութիւն՝ Literary Responses to Catastrophe, A Comparison of the Armenian and the Jewish 
Experience (248 էջ, 1993), And Those who Continued Living in Turkey after 1915, The Metamorphoses of the 
Post-Genocide Armenian Identity as Reflected in Artistic Literature (286 էջ, 2008, 2012), եւ The Armenian 
Genocide in Literature, Perceptions of those who Lived Through the Years of Calamity (492 էջ, 2012, 2014):
2 Ընդհանուր գծերով, այս նիւթը գլխաւոր թեման է հրատարակման գործընթացում գտնուող աշխա



223

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

խանցուել է այնուամենայնիւ:
Հայոց Ցեղասպանութիւնը վերապրած սերունդը3 Նոր Աշխարհի իր նոր 

կեանքում իր համեստ բոյնը շինեց: Փորձեց ստեղծել ընտանեկան այնպիսի 
միջավայր, ուր երեխաները մեծանային առողջ եւ ուրախ, առանց դեռ արիւ
նող վէրքի, որ իրենց կեանքի ընկերն էր եղել: Բայց մեծ մասամբ չյաջողեցին: 
Նրանց ստեղծած ընտանեկան միջավայրը խիստ էր եւ անուրախ: Ֆրանսա
հայ Ժանին Ալթունեանը վկայում է, որ իրենց տան մէջ ապրելու ուրախութիւնը 
ընդհանրապէս մոռացուած հարց էր, “un foyer ou la joie de vivre n’était guère 
à l’ordre du jour.”4։ The Immigrants’ Daughter-ի հեղինակ Մերի Թերզեանը 
գրում է նման ընտանիքում տիրող մթնոլորտի եւ դրա ազդեցութեան մա
սին, այս անգամ Կահիրէում. «Ցեղասպանութեան ազդեցութիւնը առկայ էր 
մօրս ապակէ հայեացքում եւ հօրս զայրացկոտ բնաւորութեան մէջ: Դա մեզ 
բոլորիս ազդեց եւ երեւի կը շարունակի ազդել դեռ գալիք մի քանի սերունդ
ների վրայ»5։ Նոյնանման երեւոյթներ անշուշտ կարելի է տեսնել հրէական 
Ողջակիզումը վերապրած սերնդի ընտանեկան կեանքում: Երկրորդ սերուն
դը վկայում է այդ մասին: Նաւա Սեմելը իր սերնդին համարում է «տխուր 
մարդկանց երեխաներ, …. մարդիկ, ովքեր մոռացել են ուրախութեան ինչ 
լինելը»6։ Մենք այս յօդուածում չենք փորձելու հայ եւ հրեայ երկրորդ սերնդի 
փորձառութիւնների բաղդատականը կատարել: Դա դուրս է յօդուածի սահ
մաններից. սակայն գիտենք, որ դա հետաքրքիր բացայայտումների պիտի 
յանգէր, քանզի այնքան շատ են զուգահեռ երեւոյթները: 

Աղիտալի անցեալի պատճառած ցաւը (trauma) ծնողից զաւակին է ան
ցել: Հոգեվերլուծաբանները հաստատում են դա: Ջաք Դանիէլեանը իր հե
տազօտութիւններից ելած, եզրակացնում է. «Աղիտալի դէպքի պատճառած 
ցաւը (trauma) վարակիչ է եւ այդ վարակը կարող է շատ վնասաբեր լինել: 
Բոլոր նրանք, ովքեր շփւում են այդ վարակի հետ, ազդւում են դրանից, 
դրանք կարող են լինել աղէտի անմիջական զոհերը, նրանց ընտանիքները, 
նրանց երեխաները»7։ 

տութեանս, որ պիտի կոչուի The Armenian Genocide in Literature, The Second Generation Responds: 
3 Կարեւոր է յիշեցնել, որ այս ուսումնասիրութիւնը կատարուած է Սփիւռքի գաղթօճախները ի նկատի 
ունենալով: Հայաստան հասած եւ մի քանի տարի յետոյ խորհրդային վարչակարգի ճնշումներին են
թարկուած գաղթականութիւնը բոլորովին այլ ճակատագիր ունեցաւ. ներքին եւ արտաքին ճնշում
ների ազդեցութեան դաշտում, ուրեմն՝ աղիտալի անցեալի ազդեցութիւնը եւ պատմական յիշողու
թեան փոխանցումը յաջորդ սերնդին միանգամայն այլ յարացոյցի հետեւեցին: Այդ թեմայի մասին 
զեկուցումս տե՛ս Ռուբինա Փիրումեան, “The Memory of Genocide in Soviet Armenian Literture,” էջ 
233-248, «Բանբեր Մատենադարանի» N 21, 2015: Այս յատուկ համարում ընդգրկուած են Երեւանում 
անցկացուած եւ Մատենադարանի համագործակցութիւնը վայելող Հայագիտական ուսումն ասիրու
թիւնների միջազգային ընկերակցութեան (AIEA) 13-րդ համաժողովի (2014, հոկտեմբերի 9-11) նիւթերը:
4 Տե՛ս Վահրամ եւ Ժանին Ալթունեան, Mémoires du génocide armenienne, Héritage traumatique et 
travail analitique, (Paris: Presse universitaire de France, 2009): Գրքում կարեւոր տեղ ունի Ժանին Ալթու
նեանի յօդուածը, “Parcours d’un écrit de survivant”, (էջ 113-147), որ պարփակում է հեղինակի փորձը 
հասկանալու հօրը եւ վերլուծելու Ցեղասպանութեան շուքի տակ ապրած իր կեանքը նրա հետ: 
Մէջբերումը էջ 118-ից:
5 Մերի Թերզեան, The Immigrants’ Daughter: A private battle to earn the right to self-actualization 
(Printed in the United States of America, 2005), էջ xiv: 
6 Նաւա Սեմել, “Intersoul Flanking, Writing about the Holocaust”, էջ 66-71: Յօդուածը տեղ է գտել Second 
Generation Voices, Reflections by Children of Holocaust Survivors & Perpetrators հատորում, Ալան Բըրգըր 
եւ Նէօմի Բըրգըր խմբագիրներ, (Syracuse, New York: Syracuse University Press, 2001)։ Մէջբերումը էջ 
71-ից:
7 Ջաք Դանիէլեան, “A Century of Silence, Terror and the Armenian Genocide,” The American Journal of 
Psychoanalysis, 2010, 70, էջ 245-264:

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



224

Հրէական հոգեվերլուծաբանները մեծ աւանդ ունեն այս բնագաւառում: 
Նաթան Փ. Ֆ. Քելլըրմանը բացատրում է, թէ ինչ եղանակներով է փո
խանցումը կատարւում: Նա մէջ է բերում ցայժմ առաջ քաշուած տարբեր 
տեսութիւններ, որոնք փոխանցումը դիտում են Փսիխօ-դինամիք, ըն
կերա-մշակութային, ընտանեկան դրուածքի եւ նոյնիսկ՝ կենսաբանական 
տեսանկիւններից: Այս տեսութիւնների մէջ ամենից հետաքրքիրը, որ աւելի 
քիչ է պեղուած եւ որոշ չափով մօտենում է Դանիէլեանի վարկածին, կեն
սաբանական կամ գենետիկ փոխանցման եղանակն է, ըստ որի՝ ծնողի 
ապրած trauma-ն կարող է երեխային փոխանցուել՝ ինչպէս որեւէ այլ ժա
ռանգական հիւանդութիւն, եւ ծայրայեղ պարագաներում երեխայի մէջ հո
գեկան խանգարում կամ Post-Traumatic Stress Disorder (PTSD) առաջացնել8։ 
Իսկ այդ PTSD կոչուած հոգեկան խանգարումը, ինչպէս գիտէինք նախապէս, 
համարւում էր յատուկ՝ աղէտը վերապրած զոհին եւ ոչ-փոխանցելի:

Հոգեբուժներին ենք թողնում trauma-ի կենսաբանօրէն փոխանցման 
եղանակի եւ առաջացած հոգեկան խանգարման կամ Post-Traumatic Stress 
Disorder-ի ծայրայեղ պարագաների քննարկումը եւ դառնում երկրորդ սերն
դի գեղարուեստական գրականութեանը՝ հաւատալով, որ ինչպէս Բեռնարդ 
Քոհենն է հաստատում, «Գեղարուեստական գրականութիւնը հնարաւոր է 
դարձնում երեւակայական ներթափանցումը մարդկային նկարագիրների ու 
յատկանիշների ինչպէս եւ հասարակական իրադարձութիւնների մէջ: Եթէ 
դա կատարւում է հմտութեամբ եւ վարպետութեամբ, դա ընձեռում է ճշգրիտ 
եւ խորը իմացութիւն՝ թէ՛ մարդու նկարագրի եւ թէ՛ տուեալ իրադարձութեան 
ունեցած նշանակութեան մասին»9։ Գեղարուեստական գրականութիւնը 
դառնում է արտացոլքը Հայոց Ցեղասպանութեան ազդեցութեան՝ երկրորդ 
սերնդի ներկայի եւ ապագայի վրայ: Ազդեցութիւնը փոխանցւում է: Բայց թէ 
ի՞նչ խորութեամբ եւ ի՞նչ տարողութեամբ: 

Չափորոշիչ ազդակները շատ են: Օրինակ՝ վերապրողին ապաստան 
տուած նոր երկրի մթնոլորտը՝ բարիացակա՞մ է, թէ՞ կայ խտրականութիւն եւ 
դժկամութիւն նորեկների հանդէպ: Նրա դէմ ծառացած ամէնօրեայ գոյա
պայքարը որքանո՞վ է նրան կլանում: Յետոյ կայ մեկ այլ ազդակ, որ ընտա
նեկան յարաբերութիւններին է առնչւում: Արդեօք վերապրող ծնողը իր 
անցեալը գաղտնի՞ է պահել ու իր կեանքի սարսափելի պատմութիւնը ոչ 
մէկի հետ չի՞ կիսել: Արդեօ՞ք վերապրող ծնողը անդադար պատմել է իր ան
ցեալի ահաւոր պատմութիւնը ու զաւակներին ազդարարել՝ երբեք չմոռա
նալ: Իսկ զաւակնե՞րը: Արդոօք հետաքրքրուած եւ գիտակի՞ց էին թէկուզ 
սարսափելի ու անհասկանալի եւ ներկայի հետ անհամապատասխան այդ 
անցեալին, եւ դեռ երբեմն իրենք էլ այդ անցեալի ճիրաններում բռնուած: 
Թէ՞ անտարբեր էին, անհետաքրքիր դէպի այդ անցեալը եւ զբաղուած՝ 
իրենց վերելքը ապահովելու մի երկրում, ուր իրենց ծնողները խեղճ եւ ան
յաջող էին մնացել: 

Այս բարդ յարաբերութիւնների համացանցում, նախ կենտրոնանք այն 
ընտանիքների վրայ, ուր ծնողների սեւ ու տխուր անցեալը զաւակների 

8 Տե՛ս Նաթան Փ. Ֆ. Քելլըրման, “Transmission of Holocaust Trauma,” ներբեռնուած է 
http://yadvashem.org.il/yv/en/education/languages/dutch/pdf/kellermann.pdf կայքից:
9 Բեռնարդ Քոհեն, The Sociocultural changes in American Jewish Life as Reflected in Selected Jewish Lit-
erature, (Ruthland, Madisson, Teaneck, NJ: St. Fairleigh Dickinson University Press, 1972), էջ 32:



225

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

համար մնաց արգիլուած ոլորտ, ընտանեկան գաղտնիք: Եւ իրօք, մեծ է 
թիւը այն վերապրողների, ովքեր երբեք իրենց երեխաներին չպատմեցին 
իրենց կեանքի մասին: Երբեմն, ամբողջովին ընկղմուած հանապազօրեայ 
գոյապայքարի մէջ ու առօրեայ դժուարութիւններով տարուած, առիթը չկար 
խօսելու: Նիւթը բացւում էր փսփսուքով, հենց վերապրողների սեղմ շրջա
նակում եւ մեծ մասամբ խօսւում էր թուրքերէնով, որ անհասկանալի էր 
երեխաներին: Այլ պարագաներում, գուցէ վերապրող սերունդը վախենում 
էր արեան ու արցունքի պատումներով վնասել երեխաների դեռատի հոգի
ները ու նրանց փոխանցել այն սոսկալի յուշերը, որոնց սահմռկեցուցիչ 
շուքը ինքը կրում էր ամբողջ կեանքում: Գուցէ նրա վերապրումը պայմա
նաւորուած էր եղել մի անպատմելի իրողութեամբ՝ իսլամացում, բռնաբա
րում, թլպատում, թուրք ժանդարմին մատուցած ծառայութիւն… Ինքը կարո
ղացել էր այդպիսով ազատուել, երբ կոտորուել էր ամբողջ ընտանիքը: Այս 
փորձառութեան առթած ամօթի ու յանցանքի զգացումը արգիլել էր նրան 
բացուել զաւակներին: Գուցէ նաեւ ծնող դարձած այդ վերապրողները այն 
թիւր կարծիքն էին ունեցել, որ անցեալը չվերյիշելով ու չպատմելով պիտի 
կարողանային մի կողմ դնել այն, միանգամայն մոռանալ անցեալը, վանել 
անցեալի շուքը ու ապաքինուել մղձաւանջերի յաճախանքից: Հաւանական 
է նաեւ, որ նոր երկրի նոր հասարակութեան հետ նոյնանալու հապճեպի մէջ, 
բոլորից տարբեր չընկալուելու վախից՝ անցեալը պահել էին գաղտնի: Այս 
վերջին պարագան աւելի համատարած է եղել Արեւմտեան աշխարհում, ուր 
օտարները, մանաւանդ՝ նորեկները ընդունւում էին դժկամութեամբ եւ եր
բեմն նոյնիսկ անհանդուրժողականութեամբ եւ խտրականութեամբ: Յիշուած 
բոլոր պարագաներում, նման ընտանիքներում ցեղասպանութեան նիւթը 
թաբու էր, արգիլուած թեմա: 

Սյուզան Հանդլըրը, իր The Secrets They Kept10 աշխատութեան մէջ, շատ 
հոգեբանների հետ կիսում է այն համոզումը, թէ ընտանեկան գաղտնիքը, 
մանաւանդ եթէ դա անցեալի մի ողբերգութեան է առնչւում, կարող է վնա
սել ընտանիքի անդամների մտային առողջութեանը եւ խորտակել ընտա
նեկան յարաբերութիւնները: Այս իրավիճակում աւելի խոցելի դիրքում են 
յայտնւում երեխաները՝ բռնուելով մի անանուն անձկութեան մէջ: Անձ
կութիւնը տառապանք է դառնում ու երբեմն էլ հոգեկան անհանգս
տութիւն առաջացնում, երբ նրանք իրենք իրենց այդ խորհրդաւոր ու 
անըմբռնելի, գաղտնի պահուած իրողութեան պատճառն ու պատաս
խանատուն են համարում:

 Երկրորդ սերնդի ստեղծած գրականութեան մէջ շատ են վկայութիւնները 
նման ընտանիքներում առկայ անբաղձալի եւ անբնական յարաբերութիւն
ների մասին: Վիրջինիա Յարութիւնեանը անգամներ մօրը հարց էր տուել 
նրա անցեալի մասին, բայց մայրը միշտ մերժել էր խօսել: Նա իր մօրը չէր 
ճանաչում: Տհաճութեան զգացում ունէր այդ քարի պէս սառն կնոջ հանդէպ, 
որ այնքան խիստ էր, որ խանդաղատանքի խօսքեր չունէր իր բերնում, ինք
նամփոփ էր, մտերիմ չունէր, չէր սիրում հայկական խմբերին մաս կազմել: 
Նա անգամ մերժել էր պարել իր իսկ հարսանեաց հանդէսում: Orphan in the 
Sands ինքնակենսագրականում (1995) նա նկարագրում է այդ տհաճ մթնո

10 Տե՛ս Սուզան Հանդլըր, The Secrets They Kept, (iLane Press, 2012).

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



226

լորտը, որ փոխուեց շատ ուշ, երբ մայրը, շատ ծեր ու հիւանդ, վերջապէս 
տեղի տուեց ու պատմեց իր աննկարագրելի պատմութիւնը՝ տեղահանութիւն, 
չարչարալից ճանապարհ, սպանութիւն, կողոպուտ ու բռնաբարութիւն: 
Ընտանիքի անդամները կորցնում են իրար: Եօթ տարեկան աղջնակը 
մենակ, քաղցած, ծարաւ եւ հիւանդ թափառում եւ վերջապէս ապաստան է 
գտնում մի թուրքի տանը, յետոյ մի այլ թուրք, մինչեւ նրան յաջողւում է 
փախչել խոշտանգումներից ու պատսպարուել Խարբերդի ամերիկեան 
որբանոցում: Վիրջինիան այժմ գիտէր մօր տարօրինակ բնաւորութեան 
ակունքների մասին, բայց ուշ էր: Իրեն մնում էր անդարմանելի խղճահա
րութիւն միայն: 

Հելէն Փիլիպոսեանի My Literary Prifile: A Memoir (2010) գրական յու
շագրութեան ընդմիջից երեւան է գալիս նրա մօր՝ Եղսայի խստաբարոյ 
բնաւորութիւնը: Դրսում նա ամաչկոտ էր, անընկերական: Նուաստացուցիչ 
էր նրա հետ լինել, երբ նա ջղային նոպաներ էր ունենում, իսկ դա յաճախ էր 
պատահում: Նա շարունակ, առանց պատճառի կշտամբում ու քննադատում 
էր Հելէնին: Նա չէր խօսում անցեալից, իսկ Հելէնը հետաքրքրուած էլ չէր 
լսելու մօր պատմութիւնները: Այդուհանդերձ, այդ տարօրինակ մթնոլորտի 
ճնշման տակ Հելէնը հոգեկան անկման մէջ էր մտել (severe depression). 
նոյնիսկ հոգեբուժի օգնութեան էր դիմել, որը եւ առիթ էր տուել մօր յաւելեալ 
հեգնանքին ու քննադատութեանը: Մօր եւ դստեր այս յարաբերութիւնը տեւեց 
մինչեւ այն ժամանակ, երբ Հելէնը արդէն հասուն տարիքում եւ իր ընտանիքը 
կազմած սկսեց կարդալ հայ ժողովրդի պատմութեան այդ ողբերգական 
ժամանակաշրջանի մասին ու անդրադարձաւ այդ պատմութեան եւ իր ծնող
ների անցեալի առնչութիւններին: Դստեր հետաքրքրութեան եւ հարցումն ե
րին անսալով, մահուան շեմին հասած 91-ամեայ Եղսան բացեց իր անցեալը: 
Սովից կիսամեռ ճամբին փլած աղջիկը նայել էր իր մօր ետեւից, որ հեռացել 
էր ու էլ չէր վերադարձել: Թուրք մարդը նրան առել էր ու տուն տարել: 
Թուրքի տանը… երեւի թէ լլկուել էր խեղճ աղջիկը ու փախել: Ու Հելէնը 
մտածում է, երանի չէր, որ մայրը հոգեբուժի օգնութեան դիմէր: Կեանքը 
աւելի դիւրին կլինէր նրա հետ: Նա ցաւով է պատմում իր ծնողների ապրե
լակերպի ու Բոստոնի ամերիկեան կեանքին ու մշակոյթին ընտելանալու 
նրանց չկամութեան, նրանց յարաբերութիւնների եւ ջղագրգիռ արտայայտու
թիւնների մասին: Նրանք իրենց երեխաներին դաստիարակել էին Երկ
րից բերած հին սովորոյթներով ու արժէքներով: Աւանդական խիստ 
միջոցներով փորձել էին կաղապարել նրանց հոգին ու անհատակա
նութիւնը. բայց դրա արդիւնքը եղել էր հոգեբանական ճակատում 
երեխաների ու ընդհանրապէս աշխարհի հետ: 

Ըրուին Ստաուբը, ընկերային հոգեբան, գտնում է, որ ծնողների աղի
տալի անցեալը նրանց երեխաների մէջ ընդհանրապէս հոգեկան հիւան
դութիւններ չի առաջացնում: Այնուամենայնիւ, հոգեկան անհանգստութիւն 
եւ այլոց հետ յարաբերելու դժուարութիւններ տեսնուած են մանաւանդ այն 
երեխաների մօտ, որոնց ծնողները գաղտնի են պահել անցեալը11: Այս երեւոյ
թը նուազ կամ շեշտուած չափերով պատկերուած է երկրորդ սերնդի գրա
11 Տե՛ս Ըրուին Ստաուբի “Healing and Reconciliation” յօդուածը տե՛ս Ռիչարդ Յովհաննիսեանի խմբա
գրութեամբ լոյս տեսած Looking Backward, Moving Forward, Confronting the Armenian Genocide հատորում, 
(New Brunswick, U.S.A., and London, U.K.: Transaction Publishers, 2003), էջ 263-274, մէջբերումը էջ 265-ից: 



227

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

կանութեան մէջ: 
Passage to Ararat (1976)-ի հեղինակ Մայքլ Ջ. Առլենը խոստովանում է, թէ 

ինչպէս ինքը թէ՛ ատում եւ թէ՛ սիրում էր հօրը ու միեւնոյն ժամանակ վախենում 
նրանից: Վախենում էր մի ձեւով ներքաշուել մի յարաբերութեան մէջ, յա
րաբերութիւն՝ հայկականութեան հետ, հայերի ու թուրքերի հետ, թուրքական 
ջարդերի եւ դրանց հետ եկող ամէն ինչի հետ, որ նուաստացուցիչ էր իր 
համար: Բայց տարիներ հօր մահից յետոյ, երբ նա աստիճանաբար ներքա
շուեց հայկական իրականութեան մէջ եւ սկսեց ճանաչել իր հայու անցեալը, 
զարմանքով հարց տուեց ինքն իրեն. ինչո՞ւ այս ծպտանքն ու քօղարկումը. 
ինչո՞ւ էր հայրը այդքան կրքոտ խուսափել իր ցեղի հաւաքական անցեալից, 
որ իր ինքնութիւնն էր: 

Դէյվիդ Խերդեանի հայրը Ադանայի ջարդերից էր ազատուել: Դէյվիդը 
այդքանը գիտէր միայն: Հայրը լռել էր, չէր խօսել այդ մասին: Իսկ ինքն էլ, 
Ուիսքանսընի Ռասին քաղաքում մեծացած, ամերիկացած երիտասարդը, 
չէր ցանկացել, չէր կարողացել, ցաւի ու չարչարանքի այդ պատմութիւնների 
մէջ խորանալ: Բայց եւ այնպէս, դրանք կարծես մի խորհրդաւոր անդունդ 
էին առաջացրել հայր-եւ-որդու յարաբերութիւնների մէջ: Եւ անդունդը տա
կաւ խորացել էր ու խառնակ եւ կնճռոտ զգացումներ առթել՝ վախ, յարգանք, 
ակնածանք, բայց եւ օտարում ու մի տեսակ տհաճ զգացում: Ամերիկածին 
Դէյվիդը իր ինքնութեան փնտռտուքի մէջ խորշում էր այն ամէն ինչից, որ 
հայկական էր եւ իր հօրն էր ներկայացնում, նախընտրում էր ամերիկեանը: 
Նրա անվերջանալի վէճերը հօր հետ ամենահասարակ բաների վրայ ապա
ցոյցն էին նրա օտարացած հոգու, որ տուայտանքի մէջ էր՝ բռնուած երկու 
իրականութեան մէջ՝ անցեալ, որ ինքը անտեսում ու արհամարհում էր 
ու ներկայի աշխարհը իր շուրջ, որին փարել էր խանդավառութեամբ: 
Հօր մահից յետոյ էր միայն, որ երիտասարդ Դէյվիդի սրտում սողոսկաց մի 
տարօրինակ զգացում՝ յետ-մահու սիրոյ, յարգանքի, նոյնիսկ յանցանքի եւ 
խղճահարութեան: Սկսեց կարդալ հայ ժողովրդի կոտորածների պատմու
թիւնը ու այնտեղ գտաւ հօր խորթ ու օտարոտի խառնուածքի արմատները: 
Հօրը նուիրուած իր բազմաթիւ բանաստեղծութիւնները “For My Father,” 
Homage to Adana հաւաքածոյի մէջ եւ յետ-մահու նրան գրած նամակները 
“Letters to my Father” Forgotten Bread հատորում ներառնուած, խօսում են 
Խերդեանի ուշացած խղճահարութեան, ինքնագիտակցութեան եւ իր ար
մատներին վերադառնալու նրա ճիգի մասին:

Սան Ֆրանսիսքոյում հասակ նետած Էլլէն Սարգիսեան Չեսթնաթը վկա
յում է այն տարօրինակ եւ անհաճոյ զգացումի մասին, որ ունեցել էր ծնողնե
րի նկատմամբ: Այսօր Սարգիսեանը դա համարում է ընտանեկան մթնո
լորտի վրայ ճնշող Հայոց Ցեղասպանութեան սեւ ստուեր: Նրա հայրը 
երբեք չկարողացաւ ձերբազատուել այդ ստուերից, որ դրսեւորւում էր նրա 
յաճախակի կատաղի ժայթքումների մէջ: Էլլէնը իր ծնողներին ընկալում էր 
որպէս ոչ-սովորական ու շատ տարբեր իր շրջապատի անհոգ ամերիկա
ցիներից: Էլլէնը չկարողացաւ գտնել պատճառը այդ տարօրինակ մթնոլորտի 
եւ իր ծնողների վերաբերմունքի, ուրեմն՝ նախընտրեց հեռաւորութիւն բռնել 
նրանցից, հեռաւորութիւն, որին ի հարկէ հետեւում է օտարումը: Բայց դրանք 
կիսամիջոցներ էին, որ մտքի հանգստութիւն եւ հոգու անդորրութիւն չբերե

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



228

ցին Էլլէնին: Տարիներ յետոյ, երբ մայրը մահացել էր արդէն եւ հայրը 
հիւանդկախ ու անօգնական ծերունի, կեանքը նկարիչ, գրող, արուեստագէտ 
Էլլէնին դէպի հայ աւանդական արուեստը, ու այդ ճամբով դէպի հայ ժո
ղովրդի անցեալը ներգրաւուեց: Նոր բացուած աշխարհը նրան իր ըն
տանեկան պատմութեան տարաւ, պատմութիւն, որ մութ էր մնացել իր 
համար, պատմութիւն որ առանց իր գիտակցութեան իր ինքնութեան 
ձեւաւորման մէջ մեծ դեր էր ունեցել: Հօր հետ ունեցած իր երկարատեւ 
հարցազրոյցները հայթայթեցին նիւթը, որ ատաղձը պիտի դառնար Deli 
Sarkis: The Scars he Carried, A Daughter Confronts the Armenian Genocide and 
Tells her Father’s Story (2014) -ի: Դա մի զոյգ յուշագրութիւն է, որի մէջ նկա
րագրուած է հօր կեանքը, ահաւոր տեսարանների ու տառապանքների ազ
դեցութիւնը նրա վրայ՝ հոգեկան եւ ֆիզիքական սպիացած վէրքի խորհր
դանշումով. այդ բոլորի ազդեցութիւնը փոխանցուած զաւակներին եւ ու
րեմն, հեղինակի իր կեանքը այդ ընտանեկան մթնոլորտում:

Այս ընտանիքներում երեխաները մեծանում են ծնողների ցաւին ու ան
ցեալի թողած անբուժելի վէրքին անտեղեակ, ոչ-բնական մթնոլորտում: 
Բայց դէպքերի բերումով եւ կամ հոգեբանօրէն բացատրելի հանգամանք
ներով, ծնողների մահից յետոյ կամ անմիջապէս դրանից առաջ փոխւում 
է ամէն ինչ: Նրանց առջեւ յանկարծ բացւում է ցաւի, արիւնի, տառա
պանքի ու հսկայ կորստի ցարդ անծանօթ, բարդ ու խճճուած մի աշ
խարհ, որ իրենց ծնողներինն է եղել եւ հիմա իրենք են ժառանգել: Եւ 
ծնւում է մղումը, գրգիռը: Ծնողների այդ տառապալից կեանքի պատմութիւնը 
պիտի գրի առնուի. աշխարհը պիտի իմանայ: Որոշ պարագաներում, երբ դեռ 
կենդանի է ծնողը, հարցումներ, հարցազրոյց, արձանագրութիւններ, արդէն 
հայթայթում են ապագայ աշխատութեան հում նիւթը: Այլ դէպքերում, երբ 
արդէն ծնողը չկայ այլեւս, կարծես անտարբերութեան իր մեղքը քաւելու 
համար, զաւակը սկսում է պրպտել, անցեալի պատմութիւնները իրար կա
պել ու իր ընտանիքի ու իր ժողովրդի վիպականացուած, բայց այնքան 
ճշմարիտ անցեալը պատմել աշխարհին: Վէպը իբրեւ ճշմարտութիւն: Չէ՞ որ 
Միշել Ֆուքոն գրել է պատմագրութեան մասին, թէ «ես շատ լաւ գիտեմ, որ 
բացի վէպեր այլ ինչ չեմ գրել: Բայց դա չի նշանակում որ այնտեղ բա
ցակայում է ճշմարտութիւնը: Ես կարծում եմ, որ վէպը հնարաւորութիւն 
ունի ճշմարտութեան դերը կատարելու»12։

Հետաքրքիր է Դէյվիդ Խերդեանի հաւատամքը, որ մղիչ ուժն է եղել For-
gotten Bread, First Generation Armenian American Writers (2007), տասնեօթ 
անգլիագիր հայ գրողների գործերից բաղկացած իր խմբագրած հաւաքա
ծոյի հրատարակութեան. «Մեր պատմութիւնները պարունակում են մեզ, 
բացայայտում են մեզ ու իրազեկ դարձնում: Մեր պատմութիւնները լեցնում 
են մեզ իսկական հպարտութեամբ՝ կարողացել ենք ապրել ու դիմանալ, ո՛չ 
միայն մեր լիակատար կեանքով, բայց նաեւ մեր պատմութիւնները պատմած: 
Որովհետեւ, առանց մեր պատմութիւնների, մենք ոչինչ ենք»13։

12 Միշել Ֆուքօ, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972-1977, Քալին Գորդընի 
խմբագրութեամբ (New York, NY: Pantheon Books, 1980), էջ 193. 
13 Մէջբերումը կատարուած է Forgotten Bread, First Generation Armenian American Writers գրքի շնոր
հանդէսում հեղինակի ելոյթից, կազմակերպուած National Association of Armenian Study and Research- 
ի կողմից, Բելմոնթ, Մասաչուսեթսում:



229

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

Ընտանիքի պատմութիւնը, որ պատմութիւնն է Հայոց Ցեղասպանու
թեան, պէտք է պատմուի աշխարհին: Եւ դա չի կապւում նրան, թէ այդ 
պատմութիւնը ընտանիքի գաղտնիքն է եղել, թէ՝ անկաշկանդ կիսուել է 
զաւակների հետ: Եւ Դէյվիդ Խերդեանը իր մօր՝ Վերոն Դիւմեջեանի պատ
մութիւնը պատմեց՝ The Road from Home, The Story of an Armenian Girl (1979): 
Յակոբ Խաչիկեանը Հայոց Ցեղասպանութեան վիպականացուած պատու
մով, A Summer Without Dawn (2000), պատմական յիշողութեան շարունա
կականութիւնը, դրա սերնդէ սերունդ փոխանցումը ամրագրեց: Երբ 
որպէս վէպի վերջին արար, նոր իրար վերագտած ընտանիքը հայր, մայր եւ 
զաւակ, նկարչի մօտ յիշատակի պատկեր են նկարւում, հայրը զաւակին 
դառնալով ասում է. «Նրանք մեր ետին են կանգնած» ու ապշած զաւակին 
բացատրում. «Մեր նախահայրերը, իմ հայրը, նրա հայրը: Դու վերջին օղակն 
ես տասնեակ սերունդների, որոնք ստեղծել են մշակոյթ, որ քո ժառան
գութիւնն է հիմա: Դու պիտի սովորես այն եւ հարստացնես այն, որպէսզի 
այն երբեք չմեռնի: Այդպիսով, քո նախնիները կապրեն յաւիտեան» (A Sum-
mer without Dawn, էջ 537-38): 

Թէոդոր Խարբերդեանը իր հօր՝ Յակոբի անասելի պատմութիւնը յաւեր
ժացնելով, կարծես ցանկանում էր իր ուսերին առնել այն յանցանքի զգա
ցումը, որ ամբողջ կեանքում տանջել էր հօրը՝ թէ ինչո՞ւ ինքը կենդանի էր 
մնացել, երբ իր շուրջ զոհուել էին բոլորը: Hagop, An Armenian Genocide Sur-
vivor’s Journey to Freedom (2003) աշխատութեան մէջ արտացոլում է 
Թէոդորի շրջուած խղճահարութիւնը՝ յանցա՞նք է արդեօք, որ ինքը երջանիկ 
է ու հպարտ իր ծնողներով, իր ընտանիքով, իր ապրած երկրի դաւանած 
սկզբունքներով, որոնք երաշխաւորում են իր մարդկային իրաւունքները: Ու 
նա մահացած հօրն ուղղուելով, խնդրում է թոյլ տալ իրեն ազատուել 
յանցանքի զգացումից ու երջանիկ ապրել (Hagop, էջ 128): 

Քէյ Մուրադեանի մայրը, մահուան անկողնում, մերժում էր հոգին աւան
դել, մինչեւ դուստրը չխոստանար իրեն՝ թուրքի վառած դժոխքում բռնուածի 
իր պատմութիւնը պատմել աշխարհին: A Gift in the Sunlight, An Armenian 
Story-ն (2005), մարմնաւորում է Քէյ Մուրադեանի առաքելութիւնը՝ պատմելու 
ու այդ պատմութիւնը կրթութեան ճամբով փոխանցելու երիտասարդ, մա
նաւանդ՝ ոչ-հայ սերնդին: 

Էլլէն Սարգիսեանը նոյն ճամբան է բռնել. Deli Sarkis-ը ցոյց պիտի տայ ոչ-
հայ երիտասարդին, թէ թուրքերը ի՞նչ ոճիր գործեցին, ոճիր որ շարունակւում 
է վերապրողների կեանքում ու ներգործում նրանց սերունդների հոգիներում:

Ցեղասպանութիւնից ազատուածների ընտանիքներում տեսնւում է 
մէկ այլ յատկանշական երեւոյթ եւս. դա դրսեւորւում է երեխաների հան
դէպ մի անսովոր գեր-հոգատարութեամբ, գեր-հոգածութեամբ: Կրած 
սոսկալի կորուստներից բխած մի տեսակ վախ է սա, յանկարծ սրանք էլ չկո
րեն: Այս ոչ-բնական վերաբերմունքը կաշկանդում է երեխաներին, նրանց 
դարձնում անվստահ: Իրենց արարքների համար նրանք կախեալ են դառ
նում ուրիշների հաստատումից, չեն կարողանում անկախօրէն որոշումն եր 
տալ իրենց կեանքի, իրենց գործառնութիւնների եւ յարաբերութիւնների ոլոր
տում: “Diaspora” բանաստեղծութեան մէջ Դայանա Տէր-Յովհաննիսեանը 
հարց է տալիս.

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



230

Ինչո՞ւ հայ երեխաններին
այնքան սքանչանքով են մեծացնում, կարծես 
հիմա է որ 
պիտի անհետանան:

Մերի Թերզեանը յետոյ է զգում, թէ ինչո՞ւ էր հայրը այդպէս բարկանում 
ու արգիլում էր նրան Կահիրէի փողոցներում մենակ պտտել, յատկապէս՝ 
քաղաքում տիրող քաղաքական խառնակ օրերին: Ցեղասպանութիւն տեսած 
մարդ էր. նրա համար բռնութիւնը, սպանութիւնը, բռնաբարութիւնը խառն 
օրերի սովորական երեւոյթներն էին: Իսկ դա այնքան տարբեր էր ազատ 
երկրներում ապրած մարդկանց աշխարհընկալումից:

Ամբողջովին օտար ու անծանօթ մթնոլորտում գաղթական ընկած հայ 
վերապրողները ձուլման վտանգի հոսանքն ի վեր պայքարեցին: Իրենց 
գիտցած ձեւով երեխաներ դաստիարակեցին՝ շեշտուած հայկականութիւն 
նրանց ներշնչելով/թելադրելով/, պարտադրելով՝ «Դու հայ ես, եւ դա չմո
ռանաս», կամ՝ «իմ ընտանիքը զոհուեց անապատներում եւ դու պիտի 
փոխարինես նրանց կորուստը՝ հաւատարիմ մնալով քո արմատներին»: 
Մերի Թերզեանը այս ամէնի իմաստին անդրադարձաւ միայն, երբ հայոց 
դպրոցն էր աւարտում: Ինչո՞ւ է հայկական դպրոց, նոյնիսկ մանկապարտէզ 
աւարտելը այդքան նշանակալից գաղթական համայնքի համար: Նրանց 
համար աւարտողները կոտորուած սերնդից ընձիւղած նոր ճիւղեր էին: 
Իւրաքանչիւր աւարտական վերյառնումն էր մոխիրներից ու յաղթանակը 
ընդդէմ ոճրագործների, ովքեր ցանկանում էին հայի գոյութիւնը ջնջել 
աշխարհի երեսից (Immigrants’ Daughter, էջ 61): 

Այնուամենայնիւ, յստակ է, որ օգտագործուած միջոցը՝ մշակութային, 
կրօնական եւ ազգային տարբերութիւնների շեշտաւորումը՝ ի շահ հայկա
կանի, շատ դէպքերում դժուարացրել է զաւակների անխուսափելի մուտքը 
«օտար» շրջանակ՝ դպրոցում կամ աշխատանքի վայրում, եւ պարտադրել է 
նրանց լուսանցքային դիրքում մնալ: Մերի Թերզեանին այդ զգացումը 
պատեց, երբ հայկական դպրոց աւարտելուց յետոյ սկսեց Կահիրէի Կաթո
ղիկէ Կոյսերի վարժարանը յաճախել: Նրա կարծիքով օտար մշակոյթի մէջ 
ներծծուելը հաւասար էր փոխակերպման ընթացք բռնելուն, որ ինքնին 
նշանակում էր մասամբ ինքնասպանութիւն, մասամբ դաւաճանութիւն 
եւ մասամբ էլ վերածնութիւն: Ինքնութեանդ ո՞ր մասը կը դիմանայ, ո՞ր մա
սը փոխակերպման կենթարկուի եւ ո՞ր մասից պիտի ամբողջովին հրաժա
րուես: Ուղեղդ չարչարող հարցեր (Immigrants’ Daughter, էջ 182):

Ֆրանսահայ Ժերար Շալեանը, վերապրողի զաւակ, մանկութիւնից ի 
վեր շատ էր լսել մեծ մօր սարսափելի պատմութիւնները: Եւ գուցէ հենց այդ 
պատմութիւնների անչափելի յորձանուտը պատճառ դարձաւ, ինչպէս Mé-
moire de ma Mémoire (2003) ինքնակենսագրականում է գրում, որ ինքը «հե
ռանայ իր ցեղի կապանքներից, խուսափի այդ պառաւ կանանցից, որ իրենց 
վիշտն էին պարպում, մոռանայ, որ ինքը ժառանգորդն է ցեղասպանու
թեան» (Ժերար Շալեան, Memory of my Memory, էջ 10): Շալեանի օտարումը, 
նրա մուտքը համամարդկային արկածախնդրութիւնների աշխարհ, որ 
միեւնոյն ժամանակ նշանակում էր վերելք ու յառաջդիմութիւն իր մասնա



231

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

գիտական կեանքում, քառորդ դար տեւեց: Նա անդրադարձաւ, որ հնա
րաւոր չէ խուսափել, որ ինքը իրօք կրում է ցեղասպանութեան բեռը, 
ազդեցութիւնը (Memory of my Memory, էջ 18):

 Վիրջինիա Յարութիւնեանը նկարագրում է իր զարմանքը, երբ առաջին 
անգամ անդրադառնում է, թէ իրենց տան մթնոլորտը, կենցաղն ու ամէնօ
րեայ սովորութիւնները որքան տարբեր են իր բոլոր դասընկերներից: Նրա 
խիստ մայրը իրաւունք չէր տալիս աղջկան րնկերների հետ դուրս գնալ, 
տղաների հետ ժամադրութիւններ ունենալ: Նրա կարծիքով դա անպատշաճ 
ու նոյնիսկ անբարոյ էր, միայն փողոցի աղջիկները տղայի հետ մենակ ինք
նաշարժի մէջ կը նստեն: Վիրջինիան օրեցօր աւելի էր մեկուսանում ու 
ընկճւում (Orphan in the Sands, էջ 74): 

Տան եւ դրսի երկուութիւնը մշտական լարուածութեան աղբիւր էր Հելէն 
Փիլիպոսեանի համար. իսկ այդ իրավիճակի արդիւնքում նա ըմբոստանում 
էր տանը, իսկ դրսում մեկուսացած էր ու անհաղորդ: «Տունը շատ հայ էր, 
դպրոցը շատ ամերիկացի» (My Literary Profile, էջ 37): Այս զգացումը աւելի էր 
շեշտւում ուսուցչի ու դասընկերների, կամ նոյնիսկ աշխատակիցների հեգ
նական կամ բացասական ակնարկներով, մանաւանդ՝ եթէ հայերը իրար մէջ 
հայերէն էին խօսում: Երեւոյթը նուաստացուցիչ էր, արդիւնքը՝ բարդոյթ, հայի 
ստորակայութեան բարդոյթ, որ նստում էր վերապրողներից ծնուած սերն
դի հոգիներում: Փիլիպոսեանի համար տառապանք էր տեւական բախումը 
երկուութեան, երկու աշխարհ, երկու բեւեռ իրար բախուող, երբեք հաւասա
րակշռութեան չհասնող: Որքան շատ են այս հոգեվիճակը մարմնացնող կեր
պարները Յակոբ Կարապենցի բազմազան գործերում, «Որեւէ տեղից մինչեւ 
այստեղ», «Անծանօթ հոգիներ», «Մի մարդ եւ երկու շիրիմ», «Փայտէ նժոյգը» 
եւ դեռ ուրիշներ: Իսկ Փիլիպոսեանի բանաստեղծական ստեղծագործութիւն
ների մէջ դա արտացոլում է հպանցիկ արտյայտութիւններով եւ կտրատուած 
տողերով: Օրինակ՝ History’s Twist (2008) բանաստեղծութիւնների ժողովա
ծուի մէջ ամէն տեղ ցրուած, երբեմն առերեւութապէս բուն նիւթին չյարող 
բառակապակցութիւններ, “the Turkish sword” (թուրքի սուրը) , “the hoary 
history” (հնացած պատմութիւնը), “the apricot spoke Armenian,/and there I 
found my seed” (ծիրանը հայերէն խօսեց,/եւ ես այնտեղ գտայ իմ սերմը), “My 
mouth is dry with the stories of the desert/of Der-el Zor so long ago” (Բերանս 
չոր է անապատի պատմութիւններով/Դեր-Զորում, այնքան երկար ժամա
նակ առաջ), “Remembrance is the epitaph/for the ghosts of humble glory” (Յի
շատակութիւնը տապանագիրն է/համեստ փառքի ուրուականների համար): 

Բոլոր պարագաներում, անկախ ծնողների վերաբերմունքից, պատմած 
կամ չպատմած պատմութիւնից, յիշելու պարտաւորութիւնը, յիշողութեան 
բեռը փոխանցուել է զաւակներին: Այդ յիշողութեան հետ դէմ հանդիման 
գալու համար շատերը իրենց ծնողների հայրենիք, ծնդավայրը փնտռելու 
ելան. մի տեսակ «ուխտագնացութիւն» դէպի Արեւմտահայաստան: Դա 
նաեւ ի կատար ածումն էր իրենց ծնողների լուռ իղձերի՝ վերադարձ պապե
նական, հարազատ օճախին: Մարգարէթ Աճեմեան Ահներթը, Հրանտ Մար
գարեանը, Հրանտ Խաչատուրեանը, Արփինէ Գոնիալեան Գրոնիէն, Էլլէն 
Սարգիսեան Չեսթնաթը եւ այլք պիտի շօշափէին այն հողն ու ջուրը, սարն ու 
քարը, որ սուրբ նշխարք էր եղել իրենց մանկութեան օճախներում, որպէսզի 

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



232

ծնուէին The Knock at the Door (2007), «Քարաձայն պատարագ» (1998), The 
Way it Turned out, A Memoir (2012), “A Place in the Sun, in Turkey, Malgre San-
gre,” (2009), Deli Sarkis: The Scars he Carried, A Daughter Confronts the Arme-
nian Genocide and Tells Her Father’s Story (2014) եւ այլ հարուստ բովանդա
կութեամբ, անկեղծ վկայութիւններ:

“How to Talk with the Dead” բանաստեղծութեան մէջ Դայանա Տէր-Յով
հաննիսեանը խօսում է իր կրած յիշողութեան բեռի մասին, յիշողութիւն, որ 
ուխտեց պահել եւ այն փոխանցել յաջորդ սերնդին: Այդ բեռը նա զգացել էր, 
երբ տասներկու տարեկանում ցեղասպանութիւնը վերապրած հօր կողքին 
կանգնել էր մեծ մօր գերեզմանի առջեւ.

 Ուզում էի ասել նրան, թէ
 եթէ ես երեխաներ ունենամ, նրանք կիմանան
 թէ նա ինչպէս էր թեւը կորցրել14. ուզում էի ասել
 որ թէեւ իր ամբողջ ընտանիքը 
 կոտորուել էր թուրքերի ձեռքով,
 բայց մենք մնացողներս 
 իրենն էինք
 բայց ես չգիտէի 
 մեռածի հետ ինչպէս խօսել:

 Երբ տուն վերդարձայ
 առաջին բանաստեղծութիւնս գրեցի:

Դայանայի համար բանաստեղծութիւնը դարձաւ Հայոց Ցեղասպանու
թեան զոհերի հետ անդրշիրիմեան կապ հաստատելու միջոց:

Փոխանցուած յուշերի բեռը երկրորդ սերնդի մօտ երբեմն այնքան 
ծանր է կշռել, որ տիրապետել է ներկային. ու նրանք անցեալը ապրել 
են ներկայի պէս: Ալիսիա Կիրակոսեանը վկայում է “An Inconvenient Geno-
cide” (2009) բանաստեղծութեան մէջ.

 Ցաւը միշտ թարմ է
 թաքնուած
 բիլիոնաւոր մեր բջիջների
 խորհրդաւոր թելարկումների մէջ
 ու խաղի է բերում մեր մտքերը,
 մեր արեան թրթռումի
 հետ խառնւում
 նեխում, ազդում է կեանքի վրայ:

14 Ընտանիքում պատմուել է Դայանայի մօր կողմից մեծ մայրիկի, քաջ Զարիֆի մասին, ով յղի էր, 
երբ իր յեղափոխական ամուսնուն թուրքերը իր աչքի առջեւ սպանեցին: Զարիֆը ամուսնու հրացանը 
պահեց, եւ երբ զաւակը պատանի դարձաւ, յանձնեց նրան, որ մօր շնչի տակ յեղափոխական էր 
դարձել: Ու երբ թուրքերը եկան տղային ձերբակալելու, չարչարեցին մօրը, թեւը կոտրեցին, որ 
զաւակի տեղը ասի: Բայց նա չասաց: Չնայած գիտէր:



233

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

Վեհանուշ Թեքեանը զգում է սահմռկեցուցիչ ներկայութիւնը Եղեռ
նի, որ երբեմն «յիշողութեանս տարածքին վրայ կ’իջնէ իբրեւ լախտ, 
այնտեղ բնակելու իրաւունք չունի, գիտէ՛ որ չունի»15: Թեքեանը իր «Մո
խիրէ ծառ» (1987) գեղարուեստական արձակի մէջ փորձում է ձերբազա
տուել Ցեղասպանութեան պարտադրիչ ներկայութիւնից, բայց գիտի, թէ 
«պիտի չանհետի բոլոր միջանցքներէս. Ամենակո՛ւլ, բոլոր դուռներուն առջեւ 
իր անուանատախտակը դրեր է» («Հրագիր» ժողովածու, 2000):

Անցեալը ապրւում է ներկայի նման, եւ երբեմն այնպիսի սաստկութեամբ, 
որ շրջապատի առթած ամենաչնչին զուգորդութիւն ենթակային փոխադրում 
է անցեալ, նոյնիսկ եթէ այդ անցեալը իրենը չէ եւ գտնւում է ժամանակի եւ 
տարածութեան մեծ հեռաւորութեան վրայ: “Ayash Prison” բանաստեղծու
թեան մէջ, Դայանա Տէր-Յովաննիսեանը իր ինքնաշարժով գիշերով անց
նում է անծանօթ փողոցներով ու հասցէ է փնտռում: Բայց յանկարծ փողոց
ների անունները տարբեր պատկեր են ստանում, Չաննինգը՝ Չանկերի, 
Այերը՝ Այաշ են երեւում: Ու Դայանան Սիամանթոյի, Ռուբէն Սեւակի ուԳրիգոր 
Զօհրապի հետ է: 

 Յակոբ Կարապենցը որպէս թղթակից մասնակցում է Urban Renewal 
Federation of America (URFA)-ի տարեկան համագումարին Հարթֆըրդում: 
Բայց URFA մակագրութիւնը սրահի մեծադիր պաստառների վրայ նրան 
մտովին Ուրֆա է փոխադրում՝ 1915-ի հերոսական ինքնապաշտպանութիւն: 
Ու նա այլեւս չի լսում բեմից արտասանուող ճառերն ու զեկոյցները: Ահա բե
մից Նշան Պեշիկթաշլեանն է խօսում իրեն, հերոսամարտն է դրուատում: 
Մեր նախնիքների ստուերները հետեւում են մեզ ու մեզ հետ են միշտ16։ 

Աղէտի սարսափների ժառանգած յուշերը ապրելով, երկրորդ սերունդը 
իր ձայնը միացրեց Հայոց Ցեղասպանութեան գրական ազդումներին, պա
հանջեց ու բողոքեց: Բողոքեց իրեն բաժին ընկած ճակատագրի դէմ. բողո
քեց ոճիրը ուրացող ոճրագործի դէմ, որ իր ամբարիշտ կեցուածքով 
չբուժուած վէրքն է փորփրում, կրակի վրայ իւղ աւելացնում: Զայրոյթ եւ 
յուսահատութիւն արձագանքում են գրական գործերում: “An Inconvenient 
Genocide” բանաստեղծութեան մէջ Ալիսիա Կիրակոսեանն է ձայնում.

 Ուրեմն, մենք
 անպատեհ ցեղասպանութեան
 վերապրողների զաւակներս
 ձայնում ենք
 աշխարհը շարժող հնչեղութեամբ՝

 Այո, դա պատահեց
 Եւ դա մենք չենք մոռացել:

Վահէ Օշականը, Յակոբ Կարապենցը, Պօղոս Քիւփէլեանը թուրքի ուրա
ցութեան դէմ ելած հայ ազատամարտիկների արդարամատոյց գործողու

15 Վեհանուշ Թեքեան, «Մոխիրէ ծառ», էջ 141-198, մէջբերումը էջ 171-172-ից: Տե՛ս «Հրագիր» ժողո
վածու, 2000:
16 Յակոբ Կարապենց, «Մեր նախնիների ստուերները» պատմուածքից, էջ 33-49, Անկատար (1987) 
ժողովածուի մէջ:

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



234

թիւններն են պանծացնում: Թուրքի ժխտողական կեցուածքը զէնքի ու
ժով պէտք է տապալուի: Դայանա Տէր-Յովհաննիսեանը եւ Ալիսիա Կիրա
կոսեանը թուրքին դաշնակից ուրացող դիւանագէտների ու պատմա
բանների դէմ են ելնում: Հրանտ Մարգարեանը փորձում է ցոյց տալ թուրքի 
սուտը, աշխարհին ներկայացուող խեղաթիւրուած պատմութիւնը՝ քաղաք
ների, շինութիւնների ու բնիկ ժողովոուրդների ու մանաւանդ՝ մօտիկ ան
ցեալի: Բայց թուրքը շարունակում է ուրանալ: Եւ սա նշանակում է «մեռնել 
ամէն անգամ, երբ ուրացումով անվաւեր ենք սեպւում»՝ An Inconvenient 
Genocide բանաստեղծութեան մէջ գրում է Կիրակոսեանը: Ուրացումը ար
գիլում է ապաքինումը: 

Եւ այսպէս, դեռ պիտի շարունակուի: Պատմագէտները դեռ երկար պի
տի տքնեն նորանոր փաստերով ապացուցելու ապացուցուածը: Արուեստա
գէտները իրենց տաղանդը ի գործ պիտի դնեն արուեստի մէջ ճակատ ճա
կատի գալու ցեղասպանութեան հետ, դարձեալ ու դարձեալ պարզելու, որ 
ինչ որ պատահեց 1915-ին ցեղաասպանութիւն էր, ոչ պակաս, եւ այդ ճամբով 
մաքառելու ուրացման դէմ: Երկրորդ սերնդի գրականութիւնը արտա
ցոլքն է այդ հսկայ ճիգի, արձագանքը ցեղասպանութիւնից անցած հայ 
ժողովրդի հաւաքական հոգեվիճակի, որ բոլորինս է: Ու խնդիր չէ, թէ քո 
նախնիները անցե՞լ են անապատից, թէ՞ թուրքի եաթաղանը նրանց չի էլ 
դիպել: Ինչպէս Դայանա Տէր-Յովհաննիսեանն է ասում՝ “We are children of 
Der zor” մենք զաւակներն ենք Դեր-Զորի17: 

Իսկ դա արդեօք զոհի հոգեբանութի՞ւն է ցոյց տալիս: Սխալ կլինի 
այդպէս մեկնաբանել: Սփիւռքահայը զոհի հոգեբանութիւն չունի. բայց դա 
չի նշանակում, որ Ցեղասպանութեան ազդեցութիւնը նստած չէ նրա հոգում, 
չի նշանակում, որ Ցեղասպանութիւնը կարեւոր մի տարր չէ նրա անհատական 
եւ հաւաքական ինքնութեան կառոյցում: Քանադահայ անգլիագիր եւ ֆրան
սագիր գրող, բանաստեղծ եւ գրական քննադատ եւ ինքն էլ Ցեղասպանութիւնը 
վերապրած ծնողների զաւակ՝ Լորն Շիրինեանի ձեւակերպումով՝ 

1915-ը գործում է իբրեւ խորհրդանիշ, որ հային տալիս է ինքնագի
տակցութիւն, ինքնիմացութիւն: Ցեղասպանութիւնը վերապրած լինե
լով, հայը ո՛չ միայն ինքն իր վրայ հաւատք պիտի ունենայ, այլ իր գո
յութիւնը պիտի փաստի ուրիշներին: Սփիւռքահայ գրականութիւնը այս 
պահանջի արտայայտութիւնն է18։ 

Սփիւռքահայը ապրում է կենդանի յուշերը իր նախնիների դէմ կատա
րուած եւ անպատիժ մնացած ոճրի: Պարզապէս, տարբեր սերունդները 
տարբեր են դիտում անցեալը ու տարբեր ձեւով են դիմակայում իրենց ինք
նութեան եւ ինքնագիտակցութեան հարցերին: Լորն Շիրինեանը այսպէս է 
բացատրում: Վերապրող առաջին սերունդը ապրեց հայաբար, իր հայ շրջա
պատի մէջ: Հայրենիքից հեռու կեանքին համակերպուեց՝ խոր գիտակցելով, 
որ ինքը պահող ու պահպանողն է անցեալի յիշողութիւնների եւ դրանց 
փոխանցողը յաջորդ սերունդներին: Բայց յաջորդ սերունդը արդէն կրողն 

17 Մէջբերումը “Tryptich” բանաստեղծութիւնից, էջ 14, տե՛ս Տէր-Յովհաննիսեանի About Time (1987) 
բանաստեղծութիւնների ժողովածուի մէջ:
18 Տե՛ս Լորն Շիրինեան, Armenian North American Literature, A Critical Introduction: Genocide, Diaspora, 
and Symbols (Lewiston, Canada: Edwin Mellen Press, 1990): Մէջբերումը էջ 60-ից:



235

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

է երկու մշակոյթի, երկու ժառանգութեան: Որի՞ն յարել. որ՞ը պահպանել19։ 
Անձնական կեանքում Լորնը իրեն գտել էր մի անգոյ աշխարհում, որ ո՛չ 
պատկանելիութիւն ունէր եւ ո՛չ էլ հաւասարակշռութիւն: Դա մղձաւանջ էր, 
եւ դա ապրել են երկրորդ սերնդի շատ ներկայացուցիչներ, մինչեւ իւրաքան
չիւրը գտել է իր լուծումը, իր ճամբան: Նոնա Բալաքեանի վկայութեամբ, 
Ուիլիամ Սարոյեանի համար՝ լուծումը նրա գրականութեան բաղկացուցիչ 
տարրերի մէջ է, «անգլերէն լեզուն, ամերիկեան հողը եւ հայ հոգին»20։

Այդ երկուութեան մէջ տուայտող Դայանա Տէր-Յովհաննիսեանը ահա 
թէ ինչ է պատասխանում, երբ հարց են տալիս թէ ինքն իրեն հա՞յ է զգում 
թէ՞ ամերիկացի: “Two Voices” բանաստեղծութեան մէջ գրում է, 

Ոչ, յաճախ, ինչպէս դու
Ես մոռանում եմ պիտակները:

Բացի եթէ կտրես ինձ,

Յետոյ ես արեանս կը նայեմ.
Նա հայերէն է խօսում:

Յաւերժ փնտռող իր ինքնութեան, սփիւռքահայ ինքնութեան, բարդ կա
ռուցուածքը հանգուցազերծող Յակոբ Կարապենցը «Գրողը եւ իր Ճամբան» 
գրութեան մէջ իր հոգու ծալքերն է բացում. 

Ես Սփիւռքի ծնունդ եմ, աւելի սփիւռքահայ քան պարսկահայ կամ ամե
րիկահայ: Սփիւռքից զատ այլ աշխարհ չգիտեմ եւ, իր բոլոր հակասութիւն
ներով հանդերձ, ինձ հարազատ եմ զգում Սփիւռքի ճամբաներում…. Այս լա՞ւ 
է, թէ վատ, չգիտեմ: Միայն այն գիտեմ, որ մենք կամուրջ ենք հանդիսանում 
Անապատի Սերունդի եւ Նորագոյն Սփիւռքի միջեւ, մի ահագին առաքելութիւն, 
որ իրականութիւնն է դրել մեր ուսերին21։

Բայց հենց այդ նոյն պարբերութեան մէջ խոստովանում է, որ լիովին 
իւրացնելով հանդերձ Ամերիկան, ուր իր կեանքի մեծ մասն է անցկացրել, 
ու ընտելանալով հանդերձ ժողովրդին, որպէս E Pluribus Unum, երբեմն 
ինքն իրեն զգացել է «ինչպէս երկկենցաղ մի էակ, մերթ գալարուելով եր
կուութեան անվերջ փակուղիներում…»22: 

Վերջին երկու տասնամեակներում սփիւռքահայ մտայնութեան, գործող 
հասկացութիւնների եւ սեւեռումների համացանցի վրայ իբրեւ երկու նոր ան
կիւնադարձային ազդակներ, ներգործման աստիճանական աճով, եկան 
աւելանալու նորանկախ Հայաստանն ու քիչ թէ շատ փոխուած ու արմա
տախիլ հայի համար աւելի հասանելի դարձած Թուրքիան23։ Իրօք, կա

19 Տե՛ս Լորն Շիրինեան, Writing Memory, The Search for Home in Armenian Diasporan Literature as Cul-
tural Practice, (KIingston, Ontario, Canada: Blue Heron Press, 2000), էջ i:
20 Լորն Շիրինեանը մէջբերում է 1958-ին արտայայտուած Նոնա Բալաքենի այս միտքը: Տե՛ս նոյն 
տեղում, էջ 30-32:
21 Յակոբ Կարապենց, «Երկու Աշխարհ, Գրական Փորձագրութիւններ» (Watertown, Massachusetts: 
Blue Crane Books, 1992), «Գրողը եւ իր Ճամբան» գրութիւնից, էջ 76: 
22 Նոյն տեղում: 
23 Այստեղ, գիտակցաբար, Թուրքիա եւ ո՛չ Արեւմտահայաստան անուանումը գործածեցի, քանի որ 
Ցեղասպանութիւնը վերապրած ծնողի, եւ հիմա իր, արմատների ու «հայրենիք»ի հետ ֆիզիքական 
շփում փնտռող «ուխտաւոր» զաւակի համար շատ անգամ փնտռած վայրը դուրս է Արեւմտեան 

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



236

րող է տարօրինակ հնչել, բայց երկրորդ սերնդի ճամբորդութիւնը Թուր
քիա, աւելի զգացական որակումով «ուխտագնացութիւն» ենք սեպում: Այդ 
ճամբորդութիւնը, Ցեղասպանութիւնը վերապրած ծնողի արմատների, հայ
րենիքի, ապրած մանկութեան եւ տուած կորուստների հետ հաղորդակցուելը, 
«ուխտաւոր»ի առջեւ նոր տեսադաշտ է բաց անում, պատկանելիութեան 
մի նոր զգացում առաջացնում: Եւ նա վերադառնում է երբեմն իր պարտքը 
կատարածի բաւարարութեամբ, երբեմն տեսած ու զգացած անգիտութեան 
կամ ուրացման պատճառած ցասումը սրտում ու տիրոջ պահանջատիրու
թեամբ, երբեմն էլ հաւաքած նիւթով ու գիտելիքներով հարստացած՝ ծնողի 
կեանքի պատմութիւնը գրելու աւելի մեծ վճռականութեամբ:

Արփինէ Գոնիալեան, Գռոնիէն իր հօր ծննդավայր Գոնիայում, իր կորց
րածն է փնտռում: Պատրաստ է սիրել տարբերութիւններն ու նմանութիւն
ները, նոյնիսկ ջնջել ազգութիւն բաժանումը՝ խոկումի եւ ներդաշնակութեան 
սիրոյն: Նա իրեն լաւ է զգում Գոնիայում, վերագտնում է լեզուն, որ «որպէս 
մի գանձ կորցրել էր ժամանակաւորապէս»: Գտնում է մշակոյթը, որ միշտ 
իր մէջ էր: Եւ վերադառնում է «բարենորոգուած», տարօրինակ փոխակեր
պումով, «անգիտակցաբար թուրքանման հայ լինելուց՝ դարձայ հայանման 
ամերիկացի»24։ Արփինէ Գոնիալեանը հասած է թւում լինել հաւասարա
կշռութեան, փարատուած է թւում նրա ինքնութեան եւ պատկանելիութեան 
տանջող շփոթը: 

«Ուխտագնացութիւնը» դէպի նախնիների հայրենիք միանգամայն այլ 
ազդեցութիւն թողեց Հրանտ Մարգարեանի վրայ: Նա իր հօր ծննդավայր, 
Վանին կից գտնուող Շուշանց գիւղն էր փնտռում, գիւղի աղբիւրն ու եկե
ղեցին, որ մնացել էր հօր յիշողութիւններում, որ իրն էր հիմա: Նա հօր ան
խօս փափագն էր կատարում. «Երթամ Երկիր ու իր հոգիին հետ աղօթեմ 
չթաղուած մեր զոհերուն համար: Երթամ Երկիր ու մեր պատմութեան քարա
ցած, բայց չմարած երազներու հետքերով իր եւ իմ ուխտը կատարեմ»25։ 
Մարգարեանը դէպի իր պապենական «ՀՈ՛Ղ»ն էր գնում, բայց միեւնոյն ժա
մանակ կասկածը կրծում էր սիրտը: «ՀՈ՞ՂԴ» հեգնական հարցման նշանը 
փոխարինում է շեշտին (էջ 16): 

Վանայ Ծովի ափին կանգնած այսպէս է թախանձում,

Կը մրմնջեմ յափշտակ,
Ծո՜վ, պարուրէ ինձ մէջդ,
մանկութիւնս եմ քեզ բերեր…

Ամէն քարի հետ սակայն
ես իմ հայրը կը յիշեմ,
որ ափերուն այս Ծովուն,
մանկութեան խինդ է ապրեր…

Հայաստանի սահմաններից:
24 Արփինէ Գոնիալեան, Գռոնիէ, “A Place in the Sun, Malgre Sangre,” Ottoliths, A magazine of Many 
E-Things.
25 Հրանդ Մարգարեան, «Քարաձայն պատարագ / Liturgy-sound of stones (Համազգային Հայ Կրթա
կան եւ Մշակութային Միութիւն, Նիւ Եորքի Մասնաճիւղ, 1998), էջ 12: Հրատարակութիւնը երկլեզուեան 
է:



237

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

…….
Կը մրմնջեմ ես յուշիկ,
Ծո՜վ, պարուրէ ինձ մէջդ,
Քեզի շա՜տ եմ երազեր,
Քեզ որբութիւնս եմ բերեր (էջ 94)։

Բայց Շուշանցում հիմա քրդեր են ապրում: Եկեղեցին աւերակ է, հօր 
տունը չի գտնում, աղբիւրը, Ապարանջան Աղբիւրը չկայ: Ուխտը կիսատ է 
մնացել: Գիւղացիները ապշած նայում են իրեն, երբ ասում է, թէ հայրը այս
տեղ է ծնուել: Բայց բարիացակամ են, հրաւիրում են իրեն պարտէզ ու հիւ
րասիրում. «Դիմացս մոռացութեան տրուած գիւղ մը կայ որ իր նոր բնա
կիչներով ինծի որպէս հի՛ւր կընկալէ… Ե՛ս՝ հի՛ւր իմ պապենական հողին 
վրայ…» (էջ 124): 

Մարգարեանի այցելութիւնը Թուրքիա ու քաղաքներ մէկ առ մէկ, Այնթաբ, 
Խարբերդ, Մուշ, Կարս, Անի, նոր բնակիչներով, յառաջադէմ, այժմէական, 
ուր միանգամայն ջնջուած է յիշողութիւնը հայու գոյութեան, նրան մղում է 
հակադրուելու, գոնէ իր գրչով բացայայտելու իւրաքանչիւրի պատմական 
անցեալը, տեղն ու դերը հայ ժողովրդի ու Հայաստանի պատմութեան մէջ: 
Այդպիսով ճակատելու թուրք պաշտօնական ուրացման եւ թուրք սե
րունդների անգիտութեան դէմ: Մարգարեանը յոյս ունէր, որ վերադարձին 
կարող է բացատրել ու ճանաչել «ԲԱՑԱՏԸ», որովհետեւ, ինչպէս ինքն է 
գրում, «Ամէն գիտակից հայ սեւ փոսի նման ԲԱՑԱՏ մը ունի իր ենթագի
տակցութեան մէջ, եւ որուն ինչ ըլլալը չի գիտեր: Անուն չունի այդ ԲԱՑԱՏԸ: 
Շուրջը կը դառնանք ազգովին ու կը փորձենք ածականներով բնորոշել՝ 
կարօ՞տ, պահա՞նջ, բարկութի՞ւն, վրէ՞ժ, դառնութի՞ւն, անկարողութի՞ւն, անար
դարութի՞ւն, պահանջատիրութի՞ւն…»: (16-18): Կարողացա՞ւ արդեօք: «Քարա
ձայն պատարագ»ը ապացոյցն է այն բանին, որ այդ զգացումները աւելի 
սրուեցին: ԲԱՑԱՏԸ աւելի խորացաւ:

Իսկ միւս ազդակը՝ իր դեռ մանկութիւնն ու կազմաւորման տարիներն 
ապրող, խորհրդային օտարաշունչ կապանքներից ազատուած Հայաստանի 
անկախ Հանրապետութիւնը: Միթէ չէ՞ր կարող առնուազն կարօտի զգա
ցումը փարատել, դառնալ հայրենիքը համայն հայութեան-ինչպէս էր Առա
ջին հանրապետութեան օրերին-տէր կանգնել հայոց պահանջատիրութեան, 
աշխարհացրիւ իր որդիներին տուն կանչել ու նրանց որբութեան ցաւը 
սփոփել, Սփիւռքի տագնապը թեթեւացնել: Տագնապը՝ հոգեվարքն էր եր
կարաձգուած, որ տիրում էր մանաւանդ՝ Արեւմտեան Սփիւռքում՝ քօղար
կուած հանգստաբեր անտարբերութեամբ եւ ուծացումով: Ահազանգը հնչեց
րել էին Մինաս Թէօլէօլեանը,26 Վահէ Օշականը, Յակոբ Կարապենցը, Նու

26 «Հայրենիք» ամսագիրը, որ սերում էր «Հայրենիք» օրաթերթից եւ հրատարակւում էր Բոստոնում 
դեռ 1922-թուականից, 1970-ին, երեք համար որպէս եռամսեայ հրատարակուելուց յետոյ, դադարում էր՝ 
ընթերցողների պակասի եւ սփիւռքահայութեան անտարբերութեան պատճառով: Եւ պարբերաթերթի 
խմբագիր Մինաս Թէօլէօլեանը մեկնաբանում էր տխուր իրադարձութիւնը «Տագնապը որ Սփիւռքինն 
է» խորագրով վերջին թուի իր յօդուծում: Տե՛ս հատոր III, թիւ 9, 1970, էջ 3: Իսկ «Հայրենիք» ամսագիրը, որ 
ցրւում էր ամբողջ Սփիւռքում եւ իր տեղն էր բացել բոլոր գաղթօճախներում, պարզ մէկ պարբերաթերթ 
չէր: Նրա շուրջ հաւաքուած էին ժամանակի ամենից երեւելի մտաւորականութիւնը՝ առաջնորդելու, 
ուղղութիւն տալու, յոյս ներշնչելու Ցեղասպանութիւնից եւ Հայաստանի խորհրդայնացումից յետոյ 
գաղթական ընկած հայ բեկորներին, նրանց մէջ վառ պահելու հայրենիքի գաղափարը: 

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



238

բար Ակիշեանը, Վրէժ-Արմէնը եւ ուրիշներ դեռ 1970-ական, 1980-ական 
թուականներից: 

Հայաստանի անկախացումով նոր փուլի մէջ մտան Սփիւռք-Հայաստան 
յարաբերութիւնները: Իրականութեան մէջ, նոր փուլի սկիզբը դրուել էր դեռ 
Խորհրդային կարգերի փլուզումից առաջ, Գորբաչովեան մեղմ քաղաքակա
նութեան պայմաններում: Հ.Յ.Դաշնակցութիւնը իր 24-րդ Ընդհանուր Ժողո
վում (1988), «Դէպի Երկիր» կարգախօսով, որոշեց իր կառոյցներով վերա
դառնալ Հայաստան: 1988-ի Դեկտեմբերին Հայաստանում տեղի ունեցած եւ 
անդարմանելի կորուստներ խլած երկրաշարժի առթած հսկայ կարիքը 
աւելի արագացրեց գործընթացը: Օգնութեան խմբեր առաքուեցին, բայց 
միեւնոյն ժամանակ Հայաստան եւ Արցախ գործուղուեցին մի շարք երիտա
սարդներ, որոնք մեծ ոգեւորութեամբ ու նուիրումով գնում էին իրենց գիտե
լիքը, ուժն ու եռանդը ներդնելու հայրենիքի վերազարթման գործին: Մարդ
կային յարաբերութիւնները միշտ չէ, որ շինիչ ու դրական էին: Վերջապէս 
եօթանասուն տարիների հեռաւորութիւնից յետոյ դէմ դիմաց էին գալիս 
տարբեր դաստիարակութիւն ստացած, տարբեր մշակոյթների ու գաղա
փարական դաշտի ազդեցութիւնը կրած հայ մարդիկ: Սփիւռքն ու Հայրե
նիքը իրարու չէին ճանաչում: 

Միջին Արեւելքում ծնուած եւ 1970-ականներից ԱՄՆ-ում կայք հաստա
տած Խոսրով Ասոյեանը, բանաստեղծ ու դաշնակցական գործիչ, առաջին
ներից էր, որ ամբողջ հոգով իւրացրեց «Դէպի Երկիր» կարգախօսը ու շուրջ 
երկու տարի, այդ թէժ տարիներին, գործեց Հայաստանում եւ Արցախում: 
1992-ին լոյս ընծայած «Վեր-ա-դարձ» բանաստեղծութիւնների ժողովածուն 
իր երազած բայց անկատար մնացած ու կոտորակուած վերադարձն է, հե
տաքրքիր ձեւով նախ դէպի Լիբանան: ԱՄՆ-ն աքսոր է նրա համար, մթնո
լորտը խեղդիչ է ու կաշկանդում է թռիչքը. իսկ Լիբանանը՝ հայկական այն 
տաք քուրան, ուր նրա անձն էր կազմաւորուել:

Վերադառնա՜մ արեւուն
անապատէն հոգիի
խաչմերուկէն այս անել,
արեւմուտքէն յղփացած
վերադառնա՜մ երգերուս…

Վերադարձ դէպի իր սիրելի Լիբանանը, ուր՝ 

 …. կը ծորի, 
ազաններու եւ կոչնակի
խորհուրդովը օծուն
հոգիին մէջ
հող ու արեւ որոնող
այդ պատանի եկուորին…27 

 Իսկ որտեղի՞ց պիտի գայ վերադարձի յոյսը, բայց եւ ուժն ու կարողութիւնը: 

27 «Երկու անկիւն» ընդհանուր վերնագիրը կրող շարքից, էջ 11:



239

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

Ասոյեանը այդ ուժը հայցում է Մծբինից, այդ երբեմնի փառքի մայրաքաղա
քը, որի աւերակների վրայ Ցեղասպանութիւնը վերապրած հօր ծննդավայր 
Մարդինն էր կառուցուել եւ որի կարօտն ու ձգողական ուժը զաւակը պահում 
էր իր հոգում որպէս յիշատակ իր արմատների: 

«Դէպի Երկիր» կանչը համակեց Ասոյեանին, վերադարձի նոր ճամբայ 
բացեց, աքսորից ճողոպրելու նոր հանգրուան: Ու գնաց յոյսով.

Վերադառնամ,
Մա՛յր,
ու քեզ խնկարկեմ
Հայկի ընդվզումով նորոգուած՝
Արտաւազդի շղթաները
Փշրելով…28

Հաւաքածոյի երրորդ բաժինը, «Դէպի Երկիր» ընդհանուր վերնագրով, 
սկսում է Հայաստանի դրուատանքով, յետոյ մղձաւանջ՝ երկրաշարժի պատ
ճառած աներեւակայելի աւերին դէմ հանդիման: Բայց ինքը հայրենիքի 
գրկում է, «Սփիւռք՝/հողի անէծք…»ը թողած, ու միշտ յուսալով, որ իր երթը 
անվերադարձ է լինելու: Այնուամենայնիւ, հակասութիւնները շատ են, բա
խումը անխուսափելի: Ցաւով է նկատում, որ Սփիւռքը՝

Տէր-Զորի 
արհաւիրքով մկրտուած՝
բազմապատկուած ճշմարտութիւն.
Մնացորդացի 
անառարկելի ժառանգորդ
ու տէ՛ր
եօթանասունամեայ կամուրջ… 
Մերժւում է ու դառնում՝
երկիր-արտերկիր
բառախաղին մէջ
ընդգծեալ բազմակէտ…(էջ 61-62) 

Ցեղասպանութեան ազդեցութիւնը հայ հաւաքական հոգեբանու
թեան վրայ անկասկած աւելի խորն է եղել Սփիւռքում, քան հայրենիքում: 
Եւ դա ի հարկէ հայ ժողովրդի երկու հատուածի վրայ ներգործող կրթա-
դաստիարակչական քաղաքականութեան եւ մտքի ու գաղափարի արտայայ
տութեան կարելիութեան առկայութեան կամ բացակայութեան բերումով: 
Եթէ Սփիւռքում սերունդները դաստիարակուել են ազգային պատմութեան, 
ձեռքբերումների, ձախողութիւնների, Եղեռնի թողած հետեւանքների ու հա
յոց դիմադրական ուժի ընդհանուր համատեքստից բխած կրթա-դաստիա
րակչական քաղաքականութեան թելադրանքով, ապա՝ Խորհրդային կար
գերը այդ ազատութիւնը խլել են հայ մարդուց: Պատմական յիշողութիւնը 
փոխանցուել է պատահական, որպէս արգիլուած պտուղ, կամ գաղտնօրէն, 

28 «Երկիր» ընդհանուր վերնագիրը կրող շարքից, էջ 34:

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



240

ցեղասպանութիւնը վերապրած ծնողների, տատիկների ու պապիկների 
վախուորած շշուկներով29։

Ջէյմզ Ուէրչը նման գործընթաց է արձանագրում Խորհրդային Միու
թեան պատմութեան մէջ: Այդ եօթանասուն-եւ-մի քանի տարիների կրթա-
դաստիարակչական քաղաքականութիւնը հիմնուած էր ընտրելական 
մօտեցման (selective approach) վրայ: Ընտրւում էին եւ շեշտադրութեամբ 
աշակերտին մատուցւում ու այդ խողովակով նաեւ պատմութեան անցնում 
որոշ իրադարձութիւններ եւ դուրս էին թողնւում ուրիշները: Այսպիսով 
ապահովւում էր սերմանումը միատեսակ հաւաքական յիշողութեան, այ
դու նաեւ՝ միատեսակ խորհրդային ինքնութեան: Ուէրչը այդ գործընթա
ցը կոչում է տեքստի միջոցով միջնորդուած (textually mediated): Ու ցաւ 
յայտնում, որ «փոխակերպութիւնը իրապէս խեղաթիւրիչ էր, որովհետեւ այն 
սկսեց հաւաքական յիշողութեան վրայ գործադրուող խիստ հսկողութեամբ 
եւ մտաւ մի շրջան, որ կարելի է առաւելաբար քաոս անուանել»30։ 

Երկիր-արտերկիր կամ Հայրենիք-Սփիւռք երկուութիւնը իր աւերն է 
գործել Սփիւռքահայի հոգում: Մեծ ոգեւորութեամբ Հայաստան մեկնած ու 
նոյնիսկ Արցախի համալսարանում ձրիաբար իր դասախօսական ծառայու
թիւնը ի սպաս դրած Վահէ Օշականը 1995-ին այսպէս էր արտայայտւում. 
«Հայաստանի կառավարութիւնը շարունակում է Սփիւռքը դիտել իբրեւ 
պատմութեան զարտուղութիւն (historical aberration), որի միակ գոյութեան 
իրաւունքը (raison d’être) հայրենիքին տնտեսապէս սատարելն է»31: Օշականը 
իր այս քննադատական յօդուածը դրական եզրակացութեան է յանգեցնում: 
Նա յոյս է յայտնում, որ գրողների նոր սերունդը վերջապէս կազդի տիրող 
իրականութեան վրայ, վեր կը յառնի քաղաքական ճեղքուածքի բերումով 
ստեղծուած կացութիւնից եւ հին «տէրերի» պարսաւներից՝ շինիչ երկխօ
սութիւն սկսելու նախաձեռնութեամբ: Հետաքրքիր է Օշականի մօտեցումը: 
Երկխօսութեան եւ վերջապէս թնջուկի լուծման հարցում նա երիտասարդ 
գրողներին, այս պարագային կարելի է ասել մտաւորականներին, եւ ո՛չ թէ 
իշխանաւոր դասին է ապաւինում: 

Հետաքրքիր է նաեւ, որ այսօր՝ քսան տարի անց, Օշականի նշմարները 
իրենց խորհուրդը չեն կորցրել: Պատմական զարտուղի կամ Հայաստանի 
յաւելուած Սփիւռքը մնայուն է, մանաւանդ՝ ներկայ պայմաններում. իսկ 
սփիւռքահայը՝ յաւերժ աքսորեալ: «Մենք արքանդից դուրս յղացած հայ
րենիքի զաւակներն ենք, տարբեր քաղաքացիութիւններով: Արմատախիլ 
ենք եղել մէկ անգամ ու օտարական ենք միշտ ու ամէն տեղ», գրում է Մերի 
Թերզեանը (The Immigrants Daughter, էջ xv): Եւ սա տիրող տրամադրութիւն 
է Սփիւռքի գրականութեան մէջ, վկայ՝ Կարապենցի, Օշականի ու Ակիշեանի 
ստեղծած այնքան կեանքին մօտիկ կերպարները: Վկայ՝ Բեյրութի քաղա
քացիական պատերազմի բերումով երկրից հեռացած եւ Քանադա հաստա
տուած Յարութիւն Պէրպէրեանի խոստովանանքը՝ երբ իր կեանքի պատ

29 Տե՛ս Ռուբինա Փիրումեան, “The Memory of Genocide in Soviet Armenian Literature,” էջ 233-248, 
«Բանբեր Մատենադարանի» 21, 2015. Այս յատուկ համարում ընդգրկուած են Հայագիտական ուսում
նասիրութիւնների միջազգային ընկերակցութեան (AIEA) Երեւանում կայացած 13-րդ համաժողովի 
(2014, հոկտեմբերի 9-11) նիւթերը: Համաժողովը վայելում էր Մատենադարանի համագործակցութիւնը:
30 Ջէյմզ Վ. Ուէրչ, Voices of Collective Remembering (Cambridge, UK: Cambridge University Press, 2002), 
էջ 5 եւ 173:
31 Վահէ Օշական, “Armenia and Diaspora, A Poetic Diatribe,” RAFT, vol. 9, 1995, էջ 3-7, մէջբերումը էջ 6-ից:



241

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

մութեան ճշմարտութիւնն է արտայայտում.

Բայց երբ կտրեցի ովկիանոսը խոր,
լայնատարած, համայնակուլ
երկրին մէջ նոր,
ես ինքզինքս
Մհերին պէս բանտուած գտայ32։

Ընդհանրապէս գոյութիւն ունի այն համոզումը, որ մի ժողովրդի մշա
կոյթը, այս պարագային՝ գրականութիւնը կարող է բարգաւաճել միայն ար
մատները հայրենի հողում խոր տարածած: Եւ լեզուն՝ այդ գրականութեան 
արտայայտչական միջոցն ու հոգին՝ եթէ զրկուած սնանող հողից, կը զո
հագործուի աքսորում: Ցեղասպանութիւնը հենց այդ աւերը գործեց: Ցեղա
սպանութիւնը կործանեց դաբիրը, ապաւէնը հայոց լեզուի եւ գրանութեան: 
Ի հարկէ նպատակս արեւմտահայ լեզուն եւ գրականութիւնն է, որը Սփիւռքի 
մեծամասնութեան համար միջոց է (էր) գրաւոր եւ բանաւոր յարաբերութեան 
եւ որով ինքն իրեն ճանաչում է Սփիւռքի մեծամասնութիւնը: 

Սթիվըն Ջէյքոփսը, հրէական Ողջակիզումը վերապրած երկրորդ սերունդ, 
լեզուն համարում է մի ժողովրդի կամ հաւաքականութեան հաւաքական 
ինքնութեան հաստատման եւ փոխանցման կարեւորագոյն միջոցը, որ «կը 
հայթայթի, կամրակայի հիմքը դեռ բազմաթիւ սերունդների յարատեւման»33։ 

Ես հաւատում եմ լեզուի կարեւորութեան այս շեշտաւորմանը: Հաւատում 
եմ, որ իրենց հայրենի հողից կտրուած ազգային համայնքները կարող են 
աստիճանաբար տարտղնուել ու օտար երկրի մեծամասնութեան մէջ ներ
ծծուել ու անհետանալ, եթէ լեզուն կորի: Եւ դա Ցեղասպանութեան հե
տեւանքներից է Սփիւռքի վրայ պարտադրուած: Հաւատում եմ, որ եթէ 
կանգ առնի արեւմտահայ գրականութեան շարունակականութիւնը, հայու 
գրչի արգասիք Արեւմուտքի ու Արեւելքի լեզուներով արտադրուած գրակա
նութիւնը կը կորցնի այն սիւնը, որին պիտի յենուի իմաստ ունենալու համար: 
Այլ խօսքով, փոքրամասնութիւն համայնքը օտար երկրում պիտի ապրի իր 
պատմութեամբ, իր անցեալով, աւանդութիւններով ու արժէքներով, մշակոյ
թով ու իր լեզուով, որպէսզի՝ այդ երկրի լեզուով նրա զաւակների ստեղծած 
գրականութիւնը իր իմաստն ու ճանաչողութիւնը վաստակի եւ նոյնիսկ 
գոյութեան իրաւունքը ստանայ: 

 2010 թուականին UNESCO-ն Արեւմտահայերէնը ներառեց վտանգուած 
լեզուների ցանկում: Ըստ այդ կազմակերպութեան որդեգրած սկզբունքների, 
ուրեմն, 2100-ին այլեւս այդ լեզուով ոչ ոք չի խօսի: Եւ դա Ցեղասպանութեան 
հետեւանքներից է Սփիւռքի վրայ պարտադրուած: Դա Իզրայէլ Չարնիի 
առաջադրած յղացքի՝ Linguicide-ի, լեզուասպանութեան արտայայտութիւնն 
է, որ իր աստիճանական լրումին է հասնում երկու դար յետոյ34։ Ո՞րն է 

32 Յարութիւն Պէրպէրեան, «Սահմաններ» բանաստեղծութիւնների ժողովածուից (Երեւան, 2007)
33 Սթիվըն Լէօնարդ Ջէյքոփս, “Language death and revival after cultural destruction: reflections on a 
little discussed aspect of genocide,” Journal of Genocide Research (2005), 7(3), (էջ 423-430), Մէջբերումը 
էջ 423-424-ից:
34 Իզրայէլ Չարնին այս բառակազմութիւնը առաջարկել է ցեղասպանութիւնների աստիճանները 
աւելի խորը պեղելու եւ մեկնաբանելու համար: Տե՛ս GPN, GENOCIDE PREVENTION NOW, Նոյեմբեր 2012, N 12.

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



242

միջոցը Հայոց Ցեղասպանութեան առթած այս իրողութեան առաջքն առնելու: 
Ո՞վ (հաւաքական իմաստով) պիտի դիմակայի այս կորուստին: 

Այս հանգրուանին որքա՛ն կարեւոր է հայրենիքի եւ Սփիւռքի մնացած 
կառոյցների համագործակցութիւնը: Այս հանգրուանին, որքա՛ն կարեւոր է 
Ցեղասպանութեան հետեւանքները վերացնելու համար տարուող կամ 
աւելի ճիշտ տարուելիք պայքարի ծրագրաւորումն ու համադրումը: 

Հայոց Ցեղապանութեան հարիւրամեայ տարելիցի ոգեկոչման ձեռնարկ
ների թէժ մթնոլորտում, շրջանառութեան մէջ մտաւ «Յիշում եմ եւ պահան
ջում» խօսքը, կարգախօսը: Ոգեւորութեամբ արտասանեցինք բոլորս, նրա
նով հանդերձ, որ այդ պարզ բառակապակցութիւնը բոլորովին տարբեր 
իմաստ էր ենթադրում տարբեր մարդկանց, բայց եւ աւելի կարեւորը՝ տարբեր 
քաղաքական շերտերի համար: Մեր ազգային գոյատեւման ու ապահովու
թեան այս ճակատագրական պայքարում որքան նպատակասլաց կլինի, եթէ 
այդ խօսքը դուրս գայ գեղեցիկ կարգախօսի իր կաղապարից ու գործ դառ
նայ, եթէ իւրաքանչիւրս այդ խօսքը ականջի օղ դարձնենք-ինչպէս մեր հները 
կասէին-ու դրա թելադրանքով առաջնորդուենք նոյնիսկ մեր առօրեայում:

Այս յօդուածում փորձեցինք ի բաց անել Հայոց Ցեղասպանութեան հե
տեւանքները, որ կրում է սփիւռքահայութիւնը, բայց միայն սահմանափա
կուելով ու խօսելով այն հետեւանքների մասին, որ գեղարուեստական գրա
կանութեան մէջ է արտացոլուել, խօսեցինք հայոց լեզուի՝ արեւմտահայերէնի 
յաւերժական գոյատեւմանը սպառնացող վտանգի մասին: 

Հայոց Ցեղասպանութեան հետեւանքները բազմակի տարողութիւն ու
նեն, որ պիտի յստակօրէն բացայայտուի: Իսկ այդ հետեւանքները միայն 
Ցեղասպանութեան ճանաչումով չեն վերանայ: Դա բաւական չէ մեզ 
հնարաւորութիւն տալու, որպէսզի կարողանանք «վերապրող ժողովուրդ» 
պիտակը նետել ու լիակատար ազգ դառնալ՝ հաւաքական մեր անցեալով, 
մեր ներկայով եւ մանաւանդ՝ մեր ապագայով: Ես հաւատում եմ որ, թէկուզ 
այսօր անտեսուած, հայ մտաւորականութիւնը իբրեւ կրողը հայ ազգային 
տեսլականի, Սփիւռքում թէ հայրենիքում, պարտականութիւն պիտի ստանձ
նի ցոյց տալու այդ ճամբան:

Ռուբինա Բ. Փիրումեան - Հայագիտական նիւթերի նախկին 
դասախօս UCLA-ում եւ այժմ գիտաշխատող: Հեղինակել է աշխա
տութիւններ, դասագրքեր եւ բազմաթիւ յօդուածներ՝ նուիրուած Հա
յոց ցեղասպանութեան գրականութեան, Հայ Դատին եւ կանանց 
հարցերին: Նոյն նիւթերով մասնակցել է բազմաթիւ միջազգային 
գիտաժողովների եւ կարդացել է հանրային դասախօսութիւններ: 
 



243

Վ
էմ

   
հա

մա
հա

յկ
ա

կա
ն 

հա
նդ

ես
  
  
  
 Է

 (
Ժ
Գ
) 
տ

ա
րի

, 
թ
իվ

 2
 (
50

) 
ա

պ
րի

լ-
հու

նի
ս,

 2
01

5

Summary
	

THE ARMENIAN GENOCIDE CONTINUES 
To Affect Generations of Survivors

Rubina B. Peroomian (Los Angeles)

Key words - genocide, diasporan-Armenian literature, na-
tional identity, duality, effects of the genocide, transmission, ge-
netic model of transmission, parent-children relationship, mem-
oires, historical memory, assimilation, inferiority complex, burde-
nof remembrance, denial of the crime, victim psychology, pil-
grimage, linguicide.

Regardless of how the children of the Armenian Genocide survivors perceived 
and treated the parents’ traumatic past, regardless of how the survivors themselves 
dealt with that past—whether they kept silent and did not share their harrowing 
ordeal, or they incessantly talked about it—the psychological effects of that trauma 
did impress upon the family atmosphere, and familial relationship. The children of 
the survivors of the Armenian Genocide were affected. And this is not a phenomenon 
unique to Armenians. Jewish Holocaust scholars, have extensively written about it 
and explored the methods of transmission of the traumatic effects onto the offspring 
of the survivors.

This article shows how this psychological state has surfaced in the literature of 
second-generation Diasporan Armenian writers reflecting a variety of reactions to-
ward/against the parent, such as resentment, aversion, alienation, awe, distancing, 
and overdependence, as well as responses to the past in the context of relationship 
with the mainstream society.

This state of mind, coupled with the vague image of a lost homeland, kindles a 
sense of deprivation and is fueled by perpetrator’s denial of the crime and distortion 
of history. Building on Ervin Staub’s concept of the process of the healing denied to 
Armenians, this article will suggest that historians will continue to be pushed to reit-
erate their irrefutable findings and probe deeper to discover new facts. Artists, writ-
ers, and poets will continue using the medium best available to them to confront the 
Genocide in art, and prove in the way they know best, that what happened in 1915 
could not be less than genocide. The second-generation Armenian artistic expres-
sions are inherent carriers of that state of mind and that mission. Their literature 
echoes the nation’s collective psyche shaped by the violence, the pain of dispersion, 
the effects of self-accusation, the struggle to cope with a dual identity or a search for 
identity, the struggle to cast off the shadow of the past, and the effects of the past 
and present stance of the perpetrators and world bystanders.

This article will also probe into two recent influencing factors: first, there is the 
facility of “pilgrimage” to Turkey in pursuit of self-identity with a spiritual and 
physical contact with the ancestral land; then there is the role of the Republic of 
Armenia in attenuating the crisis of the Diaspora endangered by the threat of as-
similation and loss of the mother tongue, or linguicide which according to Israel 
Charny is a degree of genocide. 

Ի
Մ

Ա
Ս
Տ



244

Резюме
ГÅÍÎÖÈÄ ÀÐÌßÍ ПÐÎÄÎËЖÀÅÒ 
Тåðçàòü äóøè выживших поколений 

             
 Рубина Б. Пирумян (Ëîñ-Àíäæåëåñ)

Ключевые слова - геноцид, литература армянской  
диаспоры, национальная идентичность, двойственность, 
последствия геноцида, передача, генетическая модель 
передачи, отношения родители-дети, мемуары, истори
ческая память, ассимиляция, комплекс неполноценности, 
бремя памяти, не принятие преступления, психология 
жертвы, паломничество, умерщвление языка.

Независимо от того, как дети выживших во время Геноцида армян 
воспринимали травматическое прошлое родителей, независимо от того, как сами 
выжившие относились к своему прошлому - молчали и не делились своими 
горестными воспоминаниями, или постоянно говорили об этом -  психологические 
последствия полученной  травмы оставляли неизгладимые следы на семейной 
жизни и атмосфере, так же на семейных отношениях. Дети выживших во время 
Геноцида армян подверглись влиянию родителей. И это явление не уникально, 
так как  еврейские ученые по Холокосту широко писали об этом и исследовали 
методы передачи травматических последствий на потомство выживших.

Данная статья показывает, как это психологическое состояние отражалось в 
литературе второго поколения армянских писателей диаспоры, их положительное 
или негативное отношение к родителям, такие чувства как обида, отвращение, 
отчуждение, благоговение, дистанция и чрезмерная зависимость, а также отклики 
прошлого в контексте отношений с основным обществом.

Это состояние, в сочетании с неопределенным образом утраченной родины, 
разжигает чувство отчуждения и подпитывается тем, что сами преступники 
отказываются признать свои преступления и всячески искажают историю. 
Основываясь на концепции Эрвина Штауба согласно которой процесс заживления 
травмы для армян невозможен при таком ходе событий, статья утверждает, что 
армянские историки будут и впредь продолжать повторять свои неопровержимые 
выводы и займутся более глубокими исследованиями дабы обнаружить новые 
факты, художники, писатели, поэты и артисты и впредь будут  доказать - то, 
что произошло в 1915 году не что иное, как геноцид. Потому что художественные 
выражения присущие второму поколению армян являются носителями 
душевного состояния потомков поколения, которое пережило эту трагедию. Их 
литература перекликается с коллективной психикой нации, которая была 
сформирована насилием, болью дисперсии, самообвинениями, борьбой с двойной 
идентичностью или поисками своей идентичности, желанием сбросить тень 
прошлого и его последствия в контексте настоящей и прошедшей позиции 
безучастного мира и преступников. 

В данной статье исследованы также два важных фактора: во-первых, 
“паломничество” в современную Турцию в стремлении самоидентификации 
духовным и физическим контактом с землей предков; во-вторых роль Республики 
Армения в преодолении кризиса диаспоры, которая находится под угрозой 
ассимиляции и потери родного языка, или linguicide-а, что по определению 
Израэля Чарни является некой степенью геноцида.


